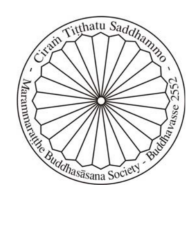
## Suttantapiţake Khuddakanikāye

Cūļaniddesapāļiyā samvannanābhūtā
Bhadanta-upasenattherena katā

# Saddhammappajjotikā nāma

# CŪĻANIDDESAŢŢHAKATHĀ



Buddhayasse 2552 Marammayasse 1370 AD. 2008

### Romanized from Myanmar version published in 1960

© Buddhasāsana Society

## Aṭṭhakathā Series 44

First published in 2008 by Ministry of Religious Affairs
Yangon, Myanmar

# THE PĀĻI ALPHABET IN BURMESE AND ROMAN CHARACTERS

| C   | FΙ | W  | O  | V |
|-----|----|----|----|---|
| • • |    | vv | ι, | v |

|                                  | VOWELS                    |          |        |          |               |        |              |                   |        |          |      |                   |            |
|----------------------------------|---------------------------|----------|--------|----------|---------------|--------|--------------|-------------------|--------|----------|------|-------------------|------------|
| න <i>ව</i>                       | <b>ì</b> :                | නා ā     | တ္တ    | i        | නු            | ī      | ը ս          | l                 | දී ū   |          | e e  |                   | သ ၀        |
|                                  | CONSONANTS WITH VOWEL "A" |          |        |          |               |        |              |                   |        |          |      |                   |            |
| က ka                             |                           |          |        | ə k      | tha           | o ga   | ì            | ဃ ဥ               | ha     | c na     |      |                   |            |
|                                  |                           | o (      | ca     | ဆ        | cha           | е ja   |              | ဈ jh              | ıa     | ըña      |      |                   |            |
|                                  |                           | •        | a      | _        |               | ခု da  |              |                   |        |          |      |                   |            |
|                                  |                           |          |        |          |               | з da   |              |                   |        | •        |      |                   |            |
|                                  |                           | οĮ       | oa     | o p      | ha            | ဗ ba   | ì            | ဘ b               | ha     | မ ma     | ı    |                   |            |
| ယya ရra လla ova သsa တha ဠုla °mံ |                           |          |        |          |               |        |              |                   |        |          |      |                   |            |
|                                  |                           |          |        |          |               | IN CO  |              |                   |        |          |      |                   |            |
| _o .                             | _1 = ā                    | <u> </u> | i .    | <u> </u> | τ             | -( = u | īL           | -[ = <sup>[</sup> | Ū a    | s- = e   | . (  | ചേ ചീ             | <b>=</b> O |
| თ ka                             | ကာ ka                     | ā ကိ     | ki     | ကိ       | kī            | ကု k   | u            | ကူ k              | ū      | ကေ k     | (e   | ကော ါ             | 02         |
| ວ kha                            | อ์ khā                    |          |        |          |               |        |              |                   |        |          |      | බේ kh             |            |
|                                  |                           |          |        | CON      | JUN           | CT-C   | ONSC         | NAN               | ITS    |          |      |                   |            |
| റ്റ്റ kka                        |                           | င်္ဃ ṅgl | ha     | a        | g nth         | na     | ဓျ           | dhya              | l      | ც p      | la   |                   | လ္လ lla    |
| ന്റ kkh                          | a                         | g cca    |        | CI       | b úqa         | a      | 8            | dhva              |        | g p      | ba   |                   | ભુ lya     |
| നു kya                           |                           | g cch    | a      | a        | s init        | a      | နှီ<br>တ     | nta               |        | ల్ల b    | bha  | Į.                | လှ lha     |
| ලී kri                           |                           | g jja    |        | a        | ទ  nha        | a      | 8            | ntva              |        | ဗျ b     | oya  |                   | 9 vha      |
| ස kla                            |                           | g jjha   | l      | g        | g tta         |        | <b>&amp;</b> | ntha              |        | මු b     | ora  |                   | ည္က sta    |
| ფ kva                            |                           | ည ñña    | a      | g        | g ttha        | a      | 8            | nda               |        | မွ n     | npa  |                   | ධූ stra    |
| ချ khya ခု ñ                     |                           | ə ñha    |        | o        | g tva         |        | <b>୍ଷ</b>    | ndra              |        | ଧୃ 11    | npha | a                 | ગ્રૄ sna   |
| g khva g ñca                     |                           |          | o      | ą tya    | ı             | 80     | ndha         | -                 | မွ n   | nba      |      | သျ sya            |            |
| g gga                            | gga gñcha                 |          | a      | ത tra    |               |        | ş nna        |                   |        | ల్ల mbha |      |                   | ဿ ssa      |
| ္ထ ggha  ု ñja                   |                           |          | કુ dda |          |               | s nya  |              |                   | မွ mma |          |      | သ္မ sma           |            |
| വു gya ല്ല ñjha                  |                           |          | a      | g ddha   |               |        | ş nha        |                   |        | မျ mya   |      |                   | သွ sva     |
| ြ gra                            | ဂ် gra ဋ္ tta  ချ d       |          |        | dya      | lya g ppa     |        |              |                   | မှ mha |          |      | <sub>ගු</sub> hma |            |
| င်္က ṅka                         |                           |          |        |          | g ppha မျ yya |        |              |                   | ფ hva  |          |      |                   |            |
| စ် ṅkha ချူ dḍa                  |                           |          | ુ dva  |          |               | q pya  |              |                   |        | yha      |      | g ļha             |            |
| δ ṅga                            |                           | ~        |        | J        |               |        | •            |                   |        | -        |      |                   | <br>       |
|                                  |                           | Э        | J      | 9        | 9             | 9      | G            | ૧                 | ၈      | 6        | 0    |                   |            |
|                                  |                           | 1        | 2      | 3        | 4             | 5      | 6            | 7                 | 8      | 9        | 0    |                   |            |

# $C\bar{u} lanid desatth a kath \bar{a}$

|               | Mātikā                                 | Piţţ | haṅka |    |  |  |  |  |  |
|---------------|----------------------------------------|------|-------|----|--|--|--|--|--|
| Pārāyanavagga |                                        |      |       |    |  |  |  |  |  |
| 1.            | Ajitamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā         | •••  | •••   | 1  |  |  |  |  |  |
| 2.            | Tissametteyyamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā |      |       | 9  |  |  |  |  |  |
| 3.            | Puṇṇakamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā       |      |       | 10 |  |  |  |  |  |
| 4.            | Mettagūmāṇavasuttaniddesavaṇṇanā       |      |       | 17 |  |  |  |  |  |
| 5.            | Dhotakamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā       |      |       | 25 |  |  |  |  |  |
| 6.            | Upasīvamāņavasuttaniddesavaņņanā       |      |       | 27 |  |  |  |  |  |
| 7.            | Nandamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā         |      |       | 30 |  |  |  |  |  |
| 8.            | Hemakamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā        |      |       | 31 |  |  |  |  |  |
| 9.            | Todeyyamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā       |      |       | 32 |  |  |  |  |  |
| 10.           | Kappamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā         |      |       | 33 |  |  |  |  |  |
| 11.           | Jatukaṇṇimaṇavasuttaniddesavaṇṇana     |      |       | 34 |  |  |  |  |  |
| 12.           | Bhadrāvudhamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā   |      |       | 42 |  |  |  |  |  |
| 13.           | Udayamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā         |      |       | 43 |  |  |  |  |  |
| 14.           | Posālamāņavasuttaniddesavaņņanā        |      |       | 46 |  |  |  |  |  |
| 15.           | Mogharājamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā     |      |       | 65 |  |  |  |  |  |
| 16.           | Pingiyamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā       |      |       | 74 |  |  |  |  |  |
| 17.           | Pārāyanatthutigāthāniddesavaṇṇanā      |      |       | 77 |  |  |  |  |  |
| 18.           | Pārāyanānugītigāthāniddesavaṇṇanā      |      |       | 78 |  |  |  |  |  |
| 19.           | Khaggavisāņasuttaniddesavaņņanā        |      |       | 88 |  |  |  |  |  |
| 1.            | Paṭhamavaggavaṇṇanā                    |      |       | 88 |  |  |  |  |  |

## $C\bar{u}|aniddesa\underline{t}\underline{t}hakath\bar{a}$

ii

|    | Mātikā Piţi          |  |  |     |  |
|----|----------------------|--|--|-----|--|
| 2. | Dutiyavaggavaṇṇanā   |  |  | 118 |  |
| 3. | Tatiyavaggavannanā   |  |  | 124 |  |
| 4. | Catutthavaggavaṇṇanā |  |  | 132 |  |
|    | Nigamanakathā        |  |  | 139 |  |

Cūļaniddesaṭṭhakathāya mātikā niṭṭhitā.

# Khuddakanikāya

# Cūļaniddesatthakathā

Namo tassa Bhagavato Arahato Sammāsambuddhassa.

## Pārāyanavagga

#### 1. Ajitamāņavasuttaniddesavannanā

Pārāyanavaggassa paṭhame Ajitasuttaniddese—

1. "Kenassu nivuto loko, (Iccāyasmā Ajito,)

Kenassu nappakāsati.

Kissābhilepanam brūsi,

Kimsu tassa mahabbhayan"ti—

Ajitamāṇavassa pucchite paṭhamapañhe ca uparūparipañhe ca niddesesu ca vuttañca uttānañca vajjetvā visesameva vakkhāma. Tattha **nivuto**ti paṭicchādito. **Kissābhilepanaṁ brūsī**ti kiṁ assa lokassa abhilepanaṁ vadesi.

Āvutoti āvarito. Nivutoti paţicchādito. Ovutoti heṭṭhā paṭicchādito. Pihitoti uparibhāgena chādito. Paṭicchannoti avivaṭo. Paṭikujjitoti adhomukhaṁ chādito.

Nappakāsatīti nappakāso hoti. Nappabhāsatīti ñāṇappabhāsaṁ na karoti. Na tapatīti ñāṇatapaṁ na karoti. Na virocatīti ñāṇavirocanaṁ na karoti. Na ñāyatīti na jānīyati. Na paññāyatīti nappaññāyate.

Kena littoti kena limpito. Samlitto upalittoti upasaggena padam vaḍḍhitam. Ācikkhasi niddesavasena. Desesi paṭiniddesavasena. Paññapesi tena tena pakārena. Attham bodhento paṭṭhapesi. Tassatthassa kāraṇam dassento vivarasi. Byañjanabhāvam dassento vibhajasi. Nikujjitabhāvam gambhīrabhāvanca haritvā sotūnam ñāṇassa patiṭṭham janayanto uttānīkarosi. Sabbehipi imehi ākārehi sotūnam aññāṇandhakāram vidhamento pakāsesīti evam attho daṭṭhabbo.

2. **Vevicchā pamādā nappakāsatī**ti macchariyahetu ca pamādahetu ca nappakāsati. Macchariyam hissa dānādīhi guņehi pakāsitum na deti, pamādo sīlādīhi. **Jappābhilepanan**ti taņhā assa lokassa makkaṭalepo viya makkaṭassa abhilepanam. **Dukkhan**ti jāti-ādikam dukkham.

Yesam dhammānanti yesam rūpādidhammānam. Ādito samudāgamanam paññāyatīti paṭhamato uppādo paññāyatī. Atthaṅgamato nirodho paññāyatīti bhaṅgato nirujjhanam paññāyati. Kammasannissito vipākoti kusalākusalavipāko kammam amuñcitvā pavattanato kammasannissito vipākoti vuccati. Vipākasannissitam kammanti kusalākusalam kammam vipākassa okāsam katvā ṭhitattā vipākasannissitam kammanti vuccati. Nāmasannissitam rūpanti pañcavokāre rūpam nāmam amuñcitvā pavattanato nāmasannissitam rūpanti vuccati. Rūpasannissitam nāmanti pañcavokāre nāmam rūpam amuñcitvā pavattanato rūpasannissitam nāmanti vuccati.

3. Savanti sabbadhi sotāti sabbesu rūpādi-āyatanesu taṇhādikā sotā sandanti. Kiṁ nivāraṇanti tesaṁ kiṁ āvaraṇaṁ kā rakkhā. Saṁvaraṁ brūhīti taṁ tesaṁ nivāraṇasaṅkhātaṁ saṁvaraṁ brūhi. Etena sāvasesappahānaṁ pucchati. Kena sotā pidhīyareti kena dhammena ete sotā pidhīyanti pacchijjanti. Etena anavasesappahānaṁ pucchati.

Savantīti uppajjanti. Āsavantīti adhogāmino hutvā savanti. Sandantīti nirantaragāmino hutvā sandamānā pavattanti<sup>1</sup>. Pavattantīti punappunam vattanti.

4. **Sati tesam nivāraņan**ti vipassanāyuttā kusalākusaladhammānam gatiyo samanvesamānā sati tesam sotānam nivāraņam. **Sotānam samvaram brūmī**ti tamevāham satim sotānam samvaram brūmīti adhippāyo. **Paññāyete pidhīyare**ti rūpādīsu pana aniccatādipaṭivedhasādhikāya maggapaññāya ete sotā sabbaso pidhīyanti.

Pacchijjantīti ucchijjanti. Samudayañcāti paccayañca. Atthaṅgamañcāti uppannānaṁ abhāvagamanañca, anuppannānaṁ anuppādaṁ vā. Assādañcāti ānisaṁsañca. Ādīnavañcāti dosañca. Nissaraṇañcāti nikkhamanañca.

5. **Paññā cevā**ti pañhāgāthāya yā cāyam tayā vuttā **paññā**, yā ca **sati**, yañca tadavasesam **nāmarūpam**, **etam** sabbampi **kattha** nirujjhati. **Etam me** pañham **puṭṭho pabrūhī**ti evam sankhepattho veditabbo.

Katthetam uparujjhatīti etam nāmarūpam kattha na bhavati. Vūpasammatīti nibbāti. Attham gacchatīti abhāvam gacchati. Patippassambhatīti sannisīdati.

6. Vissajjanagāthāya panassa yasmā paññāsatiyo nāmeneva saṅgahaṁ gacchanti, tasmā tā visuṁ na vuttā. Ayamettha saṅkhepattho—yaṁ maṁ tvaṁ Ajita etaṁ pañhaṁ apucchi "katthetaṁ uparujjhatī"ti, tadetaṁ¹ yattha nāmañca rūpañca asesaṁ uparujjhati, taṁ te tadāmi. Tassa tassa hi viññāṇassa nirodhena saheva apubbaṁ acarimaṁ etthetaṁ uparujjhati, ettheva viññāṇanirodhena nirujjhati etaṁ, viññāṇanirodhā tassa tassa nirodho hoti, taṁ nātivattatīti vuttaṁ hoti.

Sotāpattimaggañāņena abhisaṅkhāraviññāṇassa nirodhenāti sotāpattimaggasampayuttapaññāya kusalākusalacetanāsampayuttacittassa abhabbuppattikavasena nirujjhanena. Tattha duvidho nirodho anupādinnakanirodho upādinnakanirodhoti. Sotāpattimaggena hi cattāri diṭṭhisampayuttāni vicikicchāsahagatanti pañca cittāni nirujjhanti, tāni rūpaṁ samuṭṭhāpenti. Taṁ anupādinnakarūpakkhandho, tāni cittāni viññāṇakkhandho, taṁsampayuttā vedanā saññā saṅkhārā tayo arūpakkhandhā. Tattha sace sotāpannassa sotāpattimaggo abhāvito abhavissā, tāni

pañca cittāni chasu ārammaņesu pariyuṭṭhānaṁ pāpuṇeyyuṁ. Sotāpattimaggo pana nesaṁ pariyuṭṭhānuppattiṁ vārayamāno setusamugghātaṁ abhabbuppattikabhāvaṁ kurumāno anupādinnakaṁ nirodheti nāma. Sakadāgāmimaggena cattāri diṭṭhivippayuttāni dve domanassasahagatānīti oṭārikakāmarāgabyāpādavasena cha cittāni nirujjhanti. Anāgāmimaggena aṇusahagatakāmarāgabyāpādavasena tāni eva cha cittāni nirujjhanti. Arahattamaggena cattāri diṭṭhivippayuttāni uddhaccasahagatañcāti pañca akusalacittāni nirujjhanti. Tattha sace tesaṁ ariyānaṁ te maggā abhāvitā assu, tāni cittāni chasu ārammaṇesu pariyuṭṭhānaṁ pāpuṇeyyuṁ. Te pana tesaṁ maggā pariyuṭṭhānuppattiṁ vārayamānā setusamugghātaṁ abhabbuppattikabhāvaṁ kurumānā anupādinnakaṁ nirodhenti nāma. Evaṁ anupādinnakanirodho veditabbo.

Sace pana sotāpannassa sotāpattimaggo abhāvito abhavissā, ṭhapetvā satta bhave anamatagge saṁsāravaṭṭe upādinnakakkhandhappavattaṁ pavatteyya. Kasmā? Tassa pavattiyā hetūnaṁ atthitāya. Tīṇi saṁyojanāni diṭṭhānusayo vicikicchānusayoti ime pana pañca kilese so maggo uppajjamānova samugghāteti. Idāni kuto sotāpannassa satta bhave ṭhapetvā anamatagge saṁsāravaṭṭe upādinnakappavattaṁ pavattissati. Evaṁ sotāpattimaggo upādinnakappavattaṁ appavattaṁ kurumāno upādinnakaṁ nirodheti nāma.

Sace sakadāgāmissa sakadāgāmimaggo abhāvito abhavissā, ṭhapetvā dve bhave pañcasu bhavesu upādinnakappavattam pavatteyya. Kasmā? Tassa pavattiyā hetūnam atthitāya. Oļārikāni kāmarāgapaṭighasamyojanāni oļāriko kāmarāgānusayo paṭighānusayoti ime pana cattāro kilese so maggo uppajjamānova samugghāteti. Idāni kuto sakadāgāmissa dve bhave ṭhapetvā pañcasu bhavesu upādinnakappavattam pavattissati. Evam sakadāgāmimaggo upādinnakappavattam appavattam kurumāno upādinnakam nirodheti nāma.

Sace anāgāmissa anāgāmimaggo abhāvito abhavissā, ṭhapetvā ekam bhavam dutiyabhave upādinnakappavattam pavatteyya. Kasmā?

Tassa pavattiyā hetūnam atthitāya. Aņusahagatāni kāmarāgapaṭighasaññojanāni aņusahagato kāmarāgānusayo paṭighānusayoti ime pana cattāro kilese so maggo uppajjamānova samugghāteti. Idāni kuto anāgāmissa ekam bhavam ṭhapetvā dutiyabhave upādinnakappavattam pavattissati. Evam anāgāmimaggo upādinnakappavattam appavattam kurumāno upādinnakam nirodheti nāma.

Sace arahato arahattamaggo abhāvito abhavissā, rūpārūpabhavesu upādinnakappavattam pavatteyya. Kasmā? Tassa pavattiyā hetūnam atthitāya. Rūparāgo arūparāgo māno uddhaccam avijjā mānānusayo bhavarāgānusayo avijjānusayoti ime pana aṭṭha kilese so maggo uppajjamānova samugghāteti. Idāni kuto khīṇāsavassa punabbhave upādinnakappavattam pavattissati. Evam arahattamaggo upādinnakappavattam appavattam kurumāno upādinnakam nirodheti nāma.

Sotāpattimaggo cettha apāyabhavam nirodheti. Sakadāgāmimaggo sugatikāmabhavekadesam. Anāgāmimaggo kāmabhavam. Arahattamaggo rūpārūpabhavam, sabbabhavepi nirodheti evāti vadanti. Evam upādinnakanirodho veditabbo.

Tattha "abhisaṅkhāraviññāṇassa nirodhenā"ti etena anupādinnakanirodhaṁ dasseti. "Ye uppajjeyyuṁ nāmañca rūpañca, etthete nirujjhantī"ti iminā pana upādinnakanirodhaṁ dasseti.

Tattha satta bhave thapetvāti kāmabhavato kāmabhavam samsarantassa satta bhave vajjetvā. Anamatagge samsāreti—

"Khandhānañca paṭipāṭi, dhātu-āyatanāna ca. Abbocchinnaṁ vattamānā, 'saṁsāro'ti pavuccatī"ti¹—

evam vaṇṇite samsāravaṭṭe. **Ye uppajjeyyum nāmañca rūpañcā**ti namanalakkhaṇam catukkhandhasankhātam nāmañca ruppanalakkhaṇam bhūtopādāyasankhātam rūpañca ete dhammā uppajjeyyum. **Etthete** nirujjhantīti etasmim sotāpattimagge

<sup>1.</sup> Visuddhi 2. 176; Abhi-Ṭṭha 1. 11; Am-Ṭṭha 2. 386; Paṭisam-Ṭṭha 2. 18; Itivuttaka-Ṭṭha 55. 190; Udāna-Ṭṭha 245 piṭṭhādīsu.

ete nāmarūpadhammā abhabbuppattikavasena nirodham gacchanti. Sakadāgāmimaggañāņenāti ettha paṭisandhivasena sakimyeva imam lokam āgacchatīti sakadāgāmī, tassa maggo sakadāgāmimaggo. Tena maggena sampayuttañāṇena. Dve bhave ṭhapetvāti kāmadhātuyāyeva paṭisandhivasena dve bhave vajjetvā. Pañcasu bhavesūti tadavasiṭṭhesu pañcasu bhavesu. Etthete nirujjhantīti ettha sakadāgāmimagge ete dhammā vuttanayena nirujjhanti. Ekam bhavam ṭhapetvāti ukkaṭṭhavasena rūpadhātuyā vā arūpadhātuyā vā ekam bhavam vajjetvā. Rūpadhātuyā vā arūpadhātuyā vāti dutiyakabhave rūpadhātuyā ceva arūpadhātuyā ca. Nāmañca rūpañcāti ettha rūpabhave nāmarūpam, arūpabhave nāmameva. Etthete nirujjhantīti ettha anāgāmimagge ete nāmarūpadhammā vuttanayena nirujjhantī.

Arahatoti kilesehi ārakattā "arahā"ti laddhanāmassa khīnāsavassa. Anupādisesāya nibbānadhātuyāti duvidhā hi nibbānadhātu sa-upādisesā ca anupādisesā ca. Tattha upādīyati "aham mamā"ti bhusam ganhīyatīti upādi, khandhapañcakassetam adhivacanam. Upādiyeva seso avasittho upādiseso, saha upādisesena vattatīti sa-upādisesā. Natthettha upādisesoti anupādisesā. Tāya anupādisesāya nibbānadhātuyā. **Parinibbāyantassā**ti nirindhanassa viya jātavedassa nibbāyantassa appavattam pavisantassa. Carimaviññānassa nirodhenāti ettha assāsapassāsānam nirodhavasena. Tayo carimā bhavacarimo jhānacarimo cuticarimoti. Bhavesu hi kāmabhave assāsapassāsā pavattanti, rūpārūpabhavesu nappavattanti. Tasmā so bhavacarimo. Jhānesu purimajhānattayeva pavattanti, catutthe nappavattanti. Tasmā so **jhānacarimo**. Ye pana cuticittassa purato solasamena cittena sahuppannā, te cuticittena saha nirujihanti. So<sup>1</sup> cuticarimo nāma. Ayam idha carimoti adhippeto. Ye hi keci Buddhā vā Paccekabuddhā vā ariyasāvakā vā antamaso kunthakipillikam upādāya sabbe bhavangacitteneva abyākatena dukkhasaccena kālam karonti. Tasmā carimaviññānassa nirodhenāti cuticittassa nirodhenāti attho.

Paññā ca sati ca nāmañcāti etehi catunnaṁ arūpakkhandhānaṁ gahaṇaṁ paccetabbaṁ. Rūpañcāti etena catunnaṁ mahābhūtānaṁ catuvīsati-upādārūpānañca gahaṇaṁ paccetabbaṁ. Idāni tassa nirujjhanūpāyaṁ dassento "viññāṇassa nirodhena, etthetaṁ uparujjhatī"ti āha. Tattha viññāṇanti carimaviññāṇampi abhisaṅkhāraviññāṇampi. Abhisaṅkhāraviññāṇassa pahīnanirodhena etthetaṁ uparujjhati nirujjhati dīpasikhā viya apaṇṇattikabhāvaṁ yāti, carimaviññāṇassa anuppādapaccayattā anuppādanirodhena anuppādavaseneva uparujjhatīti<sup>1</sup>.

7. Ettāvatā ca "dukkhamassa mahabbhayan"ti iminā pakāsitam dukkhasaccam, "yāni sotānī"ti iminā samudayasaccam, "paññāyete pidhīyare"ti iminā maggasaccam, "asesam uparujjhatī"ti iminā nirodhasaccanti evam cattāri saccāni sutvāpi ariyabhūmim anadhigato. Puna sekkhāsekhapaṭipadam pucchanto "ye ca saṅkhātadhammāse"ti gāthamāha. Tattha saṅkhātadhammāti aniccādivasena parivīmamsitadhammā, arahantānametam adhivacanam. Sekkhāti sīlādīni sikkhamānā avasesā ariyapuggalā. Puthūti bahū sattajanā. Tesam me nipako iriyam puṭṭho pabrūhīti tesam me sekkhāsekhānam nipako paṇḍito tvam puṭṭho paṭipattim brūhīti.

Tesam khandhā sankhātāti tesam pañcakkhandhā appaṭisandhikam katvā desitā<sup>2</sup>, sankhepam katvā ṭhapitā vā. Dhātu-ādīsupi eseva nayo. Iriyanti payogam. Cariyanti kiriyam. Vuttinti pavattim. Ācaranti caraṇam. Gocaranti paccayam. Vihāranti iriyāpathapavattanam. Paṭipadanti vipassanam.

8. Athassa Bhagavā yasmā sekkhena kāmacchandanīvaraṇam ādim katvā sabbakilesā pahātabbā eva, tasmā "kāmesū"ti upaḍḍhagāthāya sekkhapaṭipadam dasseti. Tassattho—vatthukāmesu kilesakāmena nābhigijjheyya, kāyaduccaritādayo ca manaso āvilabhāvakare dhamme pajahanto manasā'nāvilo siyāti. Yasmā pana asekkho aniccādivasena sabbasankhārādīnam paritulitattā kusalo sabbadhammesu kāyānupassanāsati-ādīhi ca sato sakkāyadiṭṭhi-ādīnam bhinnattā bhikkhubhāvam patto hutvā sabba-iriyāpathesu paribbajati, tasmā "kusalo"ti upaḍḍhagāthāya asekkhapaṭipadam dasseti.

**Nābhigijjheyyā**ti gedham nāpajjeyya. **Na paligijjheyyā**ti lobham nāpajjeyya. **Na palibundheyyā**ti lobhavasena na allīyeyya.

Āvilakare kilese jaheyyāti cittāluļakare upatāpasankhāte kilese jaheyya.

Sabbe dhammā anattāti nibbānam antokaritvā vuttam. Yam kiñci samudayadhammanti yam kiñci sappaccayasabhāvam.

Saha gāthāpariyosānāti gāthāvasāneneva saddhim. Yete brāhmaņena saddhim ekacchandāti ye ete Ajitamāṇavena kalyāṇachandena ekajjhāsayā. Ekappayogāti kāyavacīmanopayogehi ekappayogā. Ekādhippāyāti eko adhippāyo ruci etesanti ekādhippāyā, ekarucikāti attho. Ekavāsanavāsitāti atītabuddhasāsane tena saddhim bhāvitabhāvanā. Anekapāṇasahassānanti anekesam devamanussasankhātānam pāṇasahassānam. Virajam vītamalanti rāgādirajavirahitam rāgādimalavirahitañca.

Dhammacakkhunti idha sotāpattimaggo adhippeto. Aññattha heṭṭhāmaggattayam. Tassa uppattikāraṇadassanattham "yam kiñci samudayadhammam, sabbam tam nirodhadhamman"ti āha. Tañhi nirodham ārammaṇam katvā kiccavasena evam sabbasankhatam paṭivijjhantam uppajjati. Tassa brāhmaṇassa anupādāya āsavehi cittam vimuccīti tassa ca Ajitabrāhmaṇassa antevāsikasahassānañca taṇhādīhi aggahetvā kāmāsavādīhi maggakkhaṇe cittam vimuccamānam phalakkhaṇe vimucci. Saha arahattappattāti arahattappattiyā ca saheva āyasmato Ajitassa ca antevāsikasahassassa ca ajinajaṭā vākacīra tidaṇḍa kamaṇḍalu-ādayo antaradhāyimsu. Sabbeva iddhimayapattacīvaradharā dvaṅgulakesā ehibhikkhū hutvā Bhagavantam namassamānā pañjalikā nisīdimsu. Pāḷiyam pana Ajitattherova paññāyati. Tattha anvatthapaṭipattiyāti sayam paccāsīsitaladdhapaṭipattiyā, nibbānaladdhabhāvenāti attho. Sesam sabbattha pākatameva. Evam Bhagavā arahattanikūtena desanam nitthāpesīti.

Saddhammappajjotikāya Cūļaniddesaṭṭhakathāya

Ajitamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā niţthitā.

#### 2. Tissametteyyamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā

9. Dutiye Tissametteyyasuttaniddese—kodha santusitoti niṭṭhite pana Ajitasutte "kathaṁ lokaṁ avekkhantaṁ, maccurājā na passatī"ti¹ evaṁ Mogharājā pucchituṁ ārabhi. "Na tāvassa indriyāni paripākaṁ gatānī"ti ñatvā Bhagavā "tiṭṭha tvaṁ Mogharāja, añño pucchatū"ti paṭikkhipi. Tato Tissametteyyo attano saṁsayaṁ pucchanto "kodhāti gāthamāha. Tattha kodha santusitoti ko idha satto tuṭṭho. Iñjitāti taṇhādiṭṭhivipphanditāni. Ubhantamabhiññāyāti ubho ante abhijānitvā. Mantā na lippatīti paññāya na lippati.

**Paripuņņasaṅkappo**ti nekkhammādivitakkehi paripuṇṇasaṅkappattā paripuṇṇamanoratho.

Taṇhiñjitanti taṇhāya calitam. Diṭṭhiñjitādīsupi eseva nayo.
Kāmiñjitanti kilesakāmehi iñjitam phanditam. "Kammiñjitan"tipi pāṭho, tam na sundaram.

Mahanto purisoti **mahāpuriso**. Uttamo purisoti **aggapuriso**. Padhāno purisoti **seṭṭhapuriso**. Alāmako purisoti **visiṭṭhapuriso**. Jeṭṭhako purisoti **pāmokkhapuriso**. Na heṭṭhimako purisoti **uttamapuriso**. Purisānaṁ koṭippatto purisoti **padhānapuriso**. Sabbesaṁ icchito purisoti **pavarapuriso**.

**Sibbinimaccagā**ti taṇhaṁ ati-agā, atikkamitvā ṭhito. **Upaccagā**ti bhusaṁ ati-agā.

10. Tassetamattham Bhagavā byākaronto "kāmesū"ti gāthādvayamāha. Tattha kāmesu brahmacariyavāti kāmanimittam brahmacariyavā, kāmesu ādīnavam disvā maggabrahmacariyena samannāgatoti vuttam hoti. Ettāvatā santusitatam dassesi. "Vītatanho"ti-ādīhi aninjitatam². Tattha sankhāya nibbutoti aniccādivasena dhamme vīmamsitvā rāgādinibbānena nibbuto.

Asaddhammasamāpattiyāti nīcadhammasamāyogato. Āratīti ārakā ramanam. Viratīti tāya vinā ramanam. Paṭiviratīti paṭinivattitvā tāya vinā ramanam. Veramaṇīti veravināsanam¹. Akiriyāti kiriyāpacchindanam². Akaraṇanti karaṇaparicchindanam. Anajjhāpattīti anāpajjanatā. Velā-anatikkamoti sīmā-anatikkamo. Sesam tattha tattha vuttanayattā pākaṭameva.

Evam Bhagavā idampi suttam arahattanikūţeneva desesi. Desanāpariyosāne ayampi brāhmaņo arahatte patiţṭhāsi saddhim antevāsikasahassena, aññesañca anekasahassānam dhammacakkhum udapādi. Sesam pubbasadisameva.

Saddhammappajjotikāya Cūlaniddesatthakathāya

Tissametteyyamāņavasuttaniddesavaņņanā niţţhitā.

#### 3. Punnakamānavasuttaniddesavannanā

12. Tatiye Puṇṇakasuttaniddese—anejanti idampi purimanayeneva Mogharājānam paṭikkhipitvā vuttam. Tattha mūladassāvinti akusalamūlādidassāvim. Isayoti isināmakā jaṭilā. Yaññanti deyyadhammam. Akappayimsūti pariyesimsu.

Hetudassāvīti-ādīni sabbāni kāraņavevacanāneva. Kāraņañhi yasmā attano phalatthāya hinoti pavattati, tasmā hetūti vuccati. Yasmā taṁ phalaṁ nideti 'handa gaṇhatha nan'ti appeti viya³, tasmā nidānanti vuccati. Sambhavadassāvīti-ādīni pañca padāni heṭṭhā dassitanayāni eva. Yasmā taṁ paṭicca eti pavattati, tañca phalaṁ tato samudeti uppajjati, tasmā paccayoti ca samudayoti ca vuccati.

Yā vā panaññāpi kāci sugatiyoti catu-apāyavinimuttakā uttaramātādayo appesakkhā kapaṇamanussā ca dullabhaghāsacchādanā dukkhapīļitā veditabbā. Yā vā panaññāpi kāci duggatiyoti Yamarāja nāga supaṇṇa petamahiddhikādayo paccetabbā. Attabhāvābhinibbattiyāti tīsu

thānesu paṭisandhivasena attabhāvapaṭilābhatthāya. **Jānātī**ti sabbaññutaññānena jānāti. **Passatī**ti samantacakkhunā passati.

Akusalāti akosallasambhūtā. Akusalam bhajantīti akusalabhāgiyā. Akusalapakkhe bhavāti akusalapakkhikā. Sabbe te avijjā mūlam kāraṇam etesanti avijjāmūlakā. Avijjāya samosaranti sammā osaranti gacchantīti avijjāsamosaraṇā. Avijjāsamugghātāti arahattamaggena avijjāya hatāya. Sabbe te samugghātam gacchantīti vuttappakārā akusaladhammā, te sabbe hatabhāvam pāpunanti.

Appamādamūlakāti sati-avippavāso appamādo mūlam kāraņam etesanti appamādamūlakā. Appamādesu sammā osaranti gacchantīti appamādasamosaraņā. Appamādo tesam dhammānam aggamakkhāyatīti sayam kāmāvacaropi samāno catubhūmakadhammānam patiṭṭhābhāvena aggo nāma jāto.

Alamattoti samatthacitto. Mayā pucchitanti mayā puṭṭhaṁ. Vahassetaṁ bhāranti etaṁ ābhatabhāraṁ vahassu. Ye keci isipabbajjaṁ pabbajjitā. "Isipabbajjā pabbajitā"tipi pāṭho.

Ājīvakasāvakānam ājīvakā devatāti ye ājīvakavacanam suņanti sussūsanti, te ājīvakasāvakā, tesam ājīvakasāvakānam. Ājīvakā ca tesam deyyadhammam paṭiggaṇhanti, te eva ājīvakā devatā. Evam sabbattha. Ye yesam dakkhiņeyyāti ye ājīvakādayo disāpariyosānā yesam khattiyādīnam deyyadhammānucchavikā. Te tesam devatāti te ājīvakādayo tesam khattiyādīnam devatā.

Yepi yaññaṁ esantīti deyyadhammaṁ icchanti. Gavesantīti olokenti. Pariyesantīti uppādenti. Yaññā vā ete puthūti yaññā eva vā ete puthukā. Yaññayājakā vā ete puthūti deyyadhammassa yājanakā eva vā ete puthukā. Dakkhiṇeyyā vā ete puthūti deyyadhammānucchavikā eva vā ete puthukā. Te vitthārato dassetuṁ "kathaṁ yaññā vā ete puthū"ti-ādinā nayena vitthārena dasseti¹.

13. Āsīsamānāti rūpādīni patthayamānā. Itthattanti itthabhāvañca patthayamānā, manussādibhāvaṁ icchantāti vuttaṁ hoti. Jaraṁ sitāti jaraṁ nissitā. Jarāmukhena cettha sabbaṁ vaṭṭadukkhaṁ vuttaṁ. Tena vaṭṭadukkhanissitā tato aparimuccamānāyeva kappayiṁsūti dīpeti.

Rūpapaṭilābhaṁ āsīsamānāti vaṇṇāyatanasampattilābhaṁ patthayamānā. Saddādīsupi eseva nayo. Khattiyamahāsālakule attabhāvapaṭilābhanti sārappatte khattiyānaṁ mahāsālakule attabhāvalābhaṁ paṭisandhiṁ patthayamānā. Brāhmaṇamahāsālakulādīsupi eseva nayo. Brahmakāyikesu devesūti ettha pubbabhavaṁ¹ sandhāya vuttaṁ. Etthāti khattiyakulādīsu.

**Jarānissitā**ti jaram assitā. **Byādhinissitā**ti-ādīsupi eseva nayo. Etehi sabbam vaṭṭadukkham pariyādiyitvā dassitam hoti.

14. Kaccisu te Bhagavā yaññapathe appamattā, atāru jātiñca jarañca mārisāti ettha yañño eva yaññapatho. Idam vuttam hoti—kacci te yaññe appamattā hutvā yaññam kappayantā vaṭṭadukkhamuttarimsūti.

Yepi yaññam denti yajantīti deyyadhammadānavasena yajanti. Pariccajantīti vissajjenti.

15. Āsīsantīti rūpapaṭilābhādayo patthenti. Thomayantīti "sucim dinnan"ti-ādinā nayena yaññādīni pasamsanti. Abhijappantīti rūpādipaṭilābhāya vācam gīranti². Juhantīti denti. Kāmābhijappanti paṭiccalābhanti rūpādilābham paṭicca punappunam kāme eva abhijappanti, "aho vata amhākampi siyyūn"ti vadanti, taṇhañca tattha vaḍḍhentīti vuttam hoti. Yājayogāti yāgādhimuttā. Bhavarāgarattāti evamimehi āsīsanādīhi bhavarāgeneva rattā, bhavarāgarattā vā hutvā etāni āsīsanādīni karontā nātarimsu jāti-ādivaṭṭadukkham na uttarimsu.

Yaññaṁ vā thomentīti dānaṁ vā vaṇṇenti. Phalaṁ vāti rūpādipaṭilābhaṁ. Dakkhiṇeyye vāti jātisampannādīsu. Suciṁ dinnanti suciṁ katvā dinnaṁ. Manāpanti manavaḍḍhanakaṁ. Paṇītanti ojavantaṁ. Kālenāti tattha

sampattakāle. **Kappiyan**ti akappiyam vajjetvā dinnam. **Anavajjan**ti niddosam. **Abhinhan**ti punappunam. **Dadam cittam pasāditan**ti dadato muñcanacittam pasāditanti. **Thomenti kittentī**ti guṇam pākaṭam karonti. **Vaṇṇentī**ti vannam bhananti. **Pasamsantī**ti pasādam pāpenti.

Ito nidānanti ito manussalokato dinnakāraṇā. Ajjhāyakāti mante parivattentā. Mantadharāti mante dhārentā. Tiṇṇaṁ vedānanti iruvedayajuvedasāmavedānaṁ. Oṭṭhapahaṭakaraṇavasena¹ pāraṁ gatāti pāragū. Saha nighaṇḍunā ca keṭubhena ca sanighaṇḍukeṭubhānaṁ. Nighaṇḍūti nighaṇḍurukkhādīnaṁ vevacanappakāsakaṁ satthaṁ². Keṭubhanti kiriyākappavikappo kavīnaṁ upakārāvahaṁ satthaṁ. Saha akkharappabhedena sākkharappabhedānaṁ. Akkharappabhedoti sikkhā ca nirutti ca. Itihāsapañcamānanti āthabbaṇavedaṁ catutthaṁ katvā "itiha āsa, itiha āsā"ti īdisavacanapaṭisaṁyuttapurāṇakathāsaṅkhāto itihāso pañcamo etesanti itihāsapañcamā, tesaṁ itihāsapañcamānaṁ vedānaṁ.

Padam tadavasesanca byākaraṇam adhiyanti, vedenti vāti padakā veyyākaraṇā. Lokāyatam vuccati vitaṇḍavādasattham.

Mahāpurisalakkhaṇanti mahāpurisānam Buddhādīnam lakkhaṇadīpakam dvādasasahassaganthappamāṇam sattham. Yattha soļasasahassagāthāpadaparimāṇā Buddhamantā nāma ahesum. Yesam vasena "iminā lakkhaṇena samannāgatā Buddhā nāma honti, iminā Paccekabuddhā, aggasāvakā, asītimahāsāvakā³, Buddhamātā, Buddhapitā, aggupaṭṭhāko, aggupaṭṭhāyikā, rājā cakkavattī"ti ayam viseso ñāyati.

Anavayāti imesu lokāyatamahāpurisalakkhaṇesu anūnā paripūrakārino, avayā na hontīti vuttam hoti. Avayā nāma ye tāni atthato ca ganthato ca sandhāretum na sakkonti. Vītarāgāti pahīnarāgā. Etena arahattaphalaṭṭhā vuttā. Rāgavinayāya vā paṭipannāti etena arahattamaggaṭṭhā. Vītadosāti anāgāmiphalaṭṭhā. Dosavinayāya vā paṭipannāti etena anāgāmimaggaṭṭhā. Vītamohāti arahattaphalaṭṭhā. Mohavinayāya vā paṭipannāti

<sup>1.</sup> Otthapaharanavasena (Sī) 2. Rukkhādīnam vevacanapakāsanasattham (Sī, Syā, I)

<sup>3.</sup> Theragāthā-Ṭṭha 2. 541 piṭṭādīsu.

Sīlasamādhipaññāvimuttisampannāti etehi catūhi lokiyalokuttaramissakehi sīlādīhi sampannā. Vimuttiñāṇadassanasampannāti etena paccavekkhaṇañāṇasampannā vuttāti ñātabbaṁ, tañca kho lokiyameva. Abhijappantīti patthenti. Jappantīti paccāsīsanti. Pajappantīti ativa paccāsīsanti. Yājayogesu yuttāti anuyoge deyyadhamme diyyamāne abhiyogavasena yuttā.

- 16. Atha ko carahīti atha idāni ko añño atāri.
- 17. **Saṅkhāyā**ti ñāṇena vīmaṁsitvā. **Paroparānī**ti parāni ca oparāni ca, parattabhāvasakattabhāvādīni parāni ca oparāni cāti vuttaṁ hoti. **Vidhūmot**i kāyaduccaritādidhūmavirahito. **Anīgho**ti rāgādi-īghavirahito. **Atāri so**ti so evarūpo arahā jātijaraṁ atāri.

Sakarūpāti attano rūpā. Pararūpāti paresam rūpā. Kāyaduccaritam vidhūmitanti tividhakāyaduccaritam vidhūmam katam. Vidhamitanti nāsitam.

Māno hi te brāhmaņa khāribhāroti yathā khāribhāro khandhena vayhamāno¹ upariṭṭhitopi akkantakkantaṭṭhānam² pathaviyā saddhim phasseti viya, evam jātigottakulādīni mānavatthūni nissāya ussāpito māno. Tattha tattha issam uppādento catūsu apāyesu samsīdāpeti. Tenāha "māno hi te brāhmaņa khāribhāro"ti. Kodho dhūmoti tava ñāṇaggissa upakkilesaṭṭhena kodho dhūmo. Tena hi te upakkiliṭṭho ñāṇaggi na virocati. Bhasmani mosavajjanti nirojaṭṭhena musāvādo chārikā nāma. Yathā hi chārikāya paṭicchanno aggi na jotati, evam te musāvādena paṭicchannam ñāṇanti dasseti. Jivhā sujāti yathā tuyham suvaṇṇarajatalohakaṭṭhamattikāsu aññataramayā yāgayajanatthāya sujā hoti, evam mayham dhammayāgayajanatthāya pahutajivhā sujāti vadati. Yathā tuyham nadītīre yajanaṭṭhānam, evam dhammayāgayajanaṭṭhānaṭṭhena hadayam jotiṭṭhānam. Attāti cittam.

**Jātī**ti jāyanakavasena jāti. Idamettha sabhāvapaccattam. Sañjāyanavasena **sañjāti,** upasaggena padam vaḍḍhitam. Okkamanavasena **okkanti.**  Jāyanaṭṭhena vā jāti. Sā aparipuṇṇāyatanavasena yuttā. Sañjāyanaṭṭhena sañjāti. Sā paripuṇṇāyatanavasena yuttā. Okkamanaṭṭhena okkanti. Sā aṇḍajajalābujavasena yuttā. Te hi aṇḍakosañca vatthikosañca okkamanti pavisanti okkamantā pavisantā viya paṭisandhiṁ gaṇhanti. Abhinibbattanaṭṭhena abhinibbatti. Sā saṁsedaja-opapātikavasena yuttā. Te hi pākaṭā eva hutvā nibbattanti. Ayaṁ tāva sammutikathā.

Idāni paramatthakathā hoti. Khandhā eva hi paramatthato pātubhavanti, na sattā. Tattha ca **khandhānan**ti ekavokārabhave ekassa, catuvokārabhave catunnam, pañcavokārabhave pañcannampi gahaṇam veditabbam. **Pātubhāvo**ti uppatti. **Āyatanānan**ti ettha tatra tatra upapajjamānāyatanānam saṅgaho veditabbo. **Paṭilābho**ti santatiyā pātubhāvoyeva. Pātubhavantāneva hi tāni paṭiladdhāni nāma honti. Sā panesā tattha tattha bhave paṭhamābhinibbattilakkhaṇā jāti, niyyātanarasā, atītabhavato idha ummujjanapaccupaṭṭhānā, phalavasena dukkhavicittatāpaccupaṭṭhānā vā.

Jarāti sabhāvapaccattam. Jīraṇatāti ākārabhāvaniddeso. Khaṇḍiccantiādayo tayo kālātikkame kiccaniddesā, pacchimā dve pakatiniddesā. Ayam hi jarāti iminā padena sabhāvato dīpitā. Tenassā idam sabhāvapaccattam. Jīraṇatāti iminā ākārato, tenassāyam ākāraniddeso. Khaṇḍiccanti iminā kālātikkame dantanakhānam khaṇḍitabhāvakaraṇakiccato. Pāliccanti iminā kesalomānam palitabhāvakaraṇakiccato. Valittacatāti iminā mamsam milāpetvā tace valibhāvakaraṇakiccato. Tenassā ime khaṇḍiccanti-ādayo tayo kālātikkame kiccaniddesā. Tehi imesam vikārānam dassanavasena pākaṭībhūtā pākaṭajarā dassitā. Yatheva hi udakassa vā vātassa vā aggino vā tiṇarukkhādīnam sambhaggapalibhaggatāya vā jhāmatāya vā gatamaggo pākaṭo hoti, na ca so gatamaggo taneva udakādīni, evameva jarāya dantādīnam¹ khaṇḍiccādivasena gatamaggo pākaṭo, cakkhum ummīletvāpi gayhati, na ca khaṇḍiccādīneva jarā. Na hi jarā cakkhuviññeyyā hoti.

Āyuno samhāni indriyānam paripākoti imehi pana padehi kālātikkameyeva abhibyattāya āyukkhayacakkhādi-indriyaparipākasankhātāya pakatiyā dīpitā, tenassime pacchimā dve pakatiniddesāti veditabbā. Tattha yasmā jaram pattassa āyu hāyati, tasmā jarā "āyuno samhānī"ti phalūpacārena vuttā. Yasmā ca daharakāle suppasannāni sukhumampi attano visayam sukheneva ganhanasamatthāni cakkhādīni indriyāni jaram pattassa paripakkāni āluļitāni avisadāni, oļārikampi attano visayam gahetum asamatthāni honti. Tasmā "indriyānam paripāko"ti phalūpacāreneva vuttā.

Sā panesā evam niddiṭṭhā sabbāpi jarā pākaṭā paṭicchannāti duvidhā hoti. Tattha dantādīsu khaṇḍādibhāvadassanato rūpadhammesu jarā pākaṭajarā nāma. Arūpadhammesu pana jarā tādisassa vikārassa adassanato paṭicchannajarā nāma. Tattha yvāyam khaṇḍādibhāvo dissati, so tādisānam dantādīnam suviññeyyattā vaṇṇoyeva. Tañca cakkhunā disvā manodvārena cintetvā "ime dantā jarāya pahaṭā"ti jaram jānāti. Udakaṭṭhāne baddhāni gosiṅgādīni oloketvā heṭṭhā udakassa atthibhāvajānanam viya.

Puna avīci savīcīti evampi ayam jarā duvidhā hoti. Tattha maṇikanaka rajata pavāļa canda sūriyādīnam mandadasakādīsu pāṇīnam viya ca pupphaphalapallavādīsu apāṇīnam viya ca antarantarā vaṇṇavisesādīnam dubbiñneyyattā jarā avīcijarā nāma, nirantarajarāti attho. Tato añnesu pana yathāvuttesu antarantarā vaṇṇavisesādīnam suvinneyyattā jarā savīcijarā nāma.

Tattha savīcijarā upādinnaka-anupādinnakavasena evam dipetabbā—daharakumārakānam hi paṭhamameva khīradantā nāma uṭṭhahanti, na te thirā. Tesu pana patitesu puna dantā uṭṭhahanti, te paṭhamameva setā honti, jarāvātena pana pahaṭakāle kāļakā honti. Kesā pana paṭhamameva tambāpi honti kāļakāpi setakāpi. Chapi pana salohitakā hoti. Vaḍḍhantānam vaḍḍhantānam odātānam odātabhāvo, koļakānam kāļakabhāvo paññāyati. Jarāvātena pahaṭakāle ca valim gaṇhāti. Sabbampi sassam vapitakāle setam hoti, pacchā nīlam. Jarāvātena pana pahaṭakāle

paṇḍaraṁ hoti. Ambaṅkurenāpi dīpetuṁ vaṭṭati eva. Sā panesā khandhaparipākalakkhaṇā jarā, maraṇūpanayanarasā, yobbanavināsapaccupaṭṭhānā. Sesaṁ sabbattha pākaṭameva. Evaṁ Bhagavā idampi suttaṁ arahattanikūṭeneva desesi, desanāpariyosāne ayampi brāhmaṇo arahatte patiṭṭhāsi saddhiṁ antevāsikasahassena. Aññesañca anekasahassānaṁ dhammacakkhuṁ udapādi. Sesaṁ vuttasadisameva.

Saddhammappajjotikāya Cūlaniddesatthakathāya

Punnakamānavasuttaniddesavannanā niţthitā.

#### 4. Mettagūmāņavasuttaniddesavanņanā

18. Catutthe Mettagūsutte—maññāmi taṁ vedagū bhāvitattanti "ayaṁ vedagū"ti ca "bhāvitatto"ti ca evaṁ taṁ maññāmi.

Aparittoti na appo. Mahantoti na khuddako. Gambhīroti na uttāno. Appameyyāti minitum na sakkuņeyyo. Duppariyogāļhoti avagāhitum otaritum dukkho. Bahuratano sāgarūpamoti bahūnam dhammaratanānam ākarattā anekavidharatanasampanno mahāsamuddo viya bahuratano sāgarasadiso.

Na maṅku hotīti na vikuṇitamukho hoti. Appatiṭṭhitacittoti dosavasena na ghanī¹bhūtacitto. Alīnamanasoti na saṅkucitacitto. Abyāpannacetasoti na pūticitto.

Diţţhe diţţhamattoti cakkhuvisaye rūpārammaņe diţţhamattoyeva tam ārammaṇam bhavissati, kattā vā kāretā vā natthi. Yam cakkhunā diţṭham vaṇṇāyatanameva. Sutādīsupi eseva nayo. Api ca diţṭheti dassanayogena vaṇṇāyatanam, savanayogena saddāyatanam, mutayogena ghānajivhākāyāyatanāmi dasseti. Ghānassa gandhāyatanam, jivhāya rasāyatanam, kāyassa pathavī tejo vāyūti phoṭṭhabbāyatanam, viññātayogena dhammāyatanam dasseti. Diṭṭhe anūpayoti cakkhuviññāṇena diṭṭhe rāgūpayavirahito. Anapāyoti kodhavirahito

appaṭigho. **Anissito**ti taṇhāya anallīno. **Appaṭibaddho**ti mānena na baddho. **Vippamutto**ti sabbārammaṇato mutto. **Visaññutto**ti kilesehi viyutto hutvā thito.

Samvijjati Bhagavato cakkhūti Buddhassa Bhagavato pakatimamsacakkhu upalabbhati. Passatīti dakkhati oloketi. Cakkhunā rūpanti cakkhuviññānena rūpārammanam. Chandarāgoti tanhāchando.

Dantam nayanti samitinti uyyānakīļāmaṇḍalādīsu hi mahājanamajjham gacchantā dantameva goṇam vā dantam assājānīyam vā yāne yojetvā nayanti. Rājāti tathārūpāneva ṭhānāni gacchanto rājāpi dantameva abhiruhati. Manussesūti manussesupi catūhi ariyamaggehi danto nibbisevanova seṭṭho. Yo'tivākyanti evarūpam atikkammavacanam punappunam vuccamānampi titikkhati nappatippharati na vihaññati, evarūpo danto seṭṭhoti attho.

Assatarāti vaļavāya gadrabhena jātā. Ājānīyāti yam assadammasārathi kāraņam kāreti, tassa khippam jānanasamatthā. Sindhavāti sindhavaraṭṭhe jātā assā. Mahānāgāti kuñjarasaṅkhātā mahāhatthino. Attadantoti ete assatarā vā sindhavā vā kuñjarā vā dantāva¹, na adantā. Yo pana catumaggasaṅkhātena attano dantatāya attadanto nibbisevano, ayam tatopi varam, sabbehipi etehi uttaritaroti attho.

Na hi etehi yānehīti yāni etāni hatthiyānādīni uttamayānāni, etehi yānehi koci puggalo supinantenapi agatapubbattā "agatan"ti saṅkhātaṁ nibbānadisaṁ tathā na gaccheyya. Yathā pubbabhāge indriyadamena dantena, aparabhāge ariyamaggabhāvanāya sudantena danto nibbisevano sappañño puggalo taṁ agatapubbaṁ disaṁ gacchati, dantabhūmiṁ pāpuṇāti, tasmā attadamanameva varataranti attho².

Vidhāsu na vikampantīti navavidhamānakoṭṭhāsesu na calanti na vedhenti. Vippamuttā punabbhavāti kammakilesato samucchedavimuttiyā suṭṭhu muttā. Dantabhūmiṁ anuppattāti arahattaphalaṁ pāpuṇitvā ṭhitā. Te loke

<sup>1.</sup> Dantāvarā (I)

<sup>2.</sup> Dhammapadam-Ttha 2. 309, 310; Mahāniddesa-Ttha 305 pitthādīsupi passitabbam.

vijitāvinoti te vuttappakārā khīṇāsavā sattaloke vijitavijayā nāma<sup>1</sup>.

Yassindriyāni bhāvitānīti yassa khīṇāsavassa saddhādipañcindriyāni arahattaphalam pāpetvā vaḍḍhitāni. Ajjhattañca bahiddhā cāti cakkhādiajjhattāyatanāni ca rūpādibahiddhāyatanāni ca nibbisevanāni katāni. Sabbaloketi sakalatedhātuke loke ca. Nibbijjha imam parañca lokanti imañca attabhāvam paraloke ca attabhāvam atikkamitvā ṭhito khīṇāsavo. Kālam kankhati bhāvito sa dantoti so khīṇāsavo cakkhādito danto vaḍḍhitacitto maraṇakālam pattheti².

Yesam dhammānam ādito samudāgamanam paññāyatīti yesam khandhādidhammānam uppatti paññāyati. Atthangamato nirodhoti atthangamanavasena tesamyeva abhāvo paññāyati. Kammasannissito vipākoti kusalākusalakammanissito vipāko kammam amuñcitvā pavattanato vipākopi kammasannissitova nāma. Nāmasannissitam rūpanti sabbarūpam nāmam gahetvā pavattanato nāmasannissitam nāma jātam. Jātiyā anugatanti sabbam kammādikam jātiyā anupaviṭṭham. Jarāya anusaṭanti jarāya patthaṭam. Byādhinā abhibhūtanti byādhidukhena abhimadditam. Maraṇena abbhāhatanti maccunā abhihaṭam pahaṭam. Atāṇanti puttādīhipi tāyanassa abhāvato atāyanam anārakkham alabbhaṇeyyam khemam vā. Aleṇanti allīyitum nissayitum anaraham, allīnānampi na leṇakiccakaraṇam. Asaraṇanti nissitānam na bhayahārakam³, na bhayavināsakam. Asaraṇābhūtanti pure uppattiyā attano abhāveneva asaraṇam, uppattisamakālameva asaraṇabhūtanti attho.

19. **Apucchasī**ti ettha **a**-iti padapūraņamatte nipāto, pucchasitveva attho. **Pavakkhāmi yathā pajānan**ti yathā pajānanto ācikkhati, evam ācikkhissāmi. **Upadhinidānā pabhavanti dukkhā**ti taṇhādi-upadhinidānā jātiādidukkhavisesā pabhavanti.

<sup>1.</sup> Sam-Ttha 2. 260; Mahāniddesa-Ttha 305 pitthādīsupi passitabbam.

<sup>2.</sup> Suttanipāta-Ṭṭha 2. 150; Mahāniddesa-Ṭṭha 305 piṭṭhādīsupi passitabbam.

<sup>3.</sup> Anabhayakārakam (Sī)

Taṇhūpadhīti taṇhā eva taṇhūpadhi. Sassatucchedadiṭṭhi eva diṭṭhūpadhi. Rāgādikilesā eva kilesūpadhi. Paññādikammāni eva kammūpadhi. Tividhaduccaritāniyeva duccaritūpadhi. Kabaļīkārādayo āhārā eva āhārūpadhi. Dosapaṭigho eva paṭighūpadhi. Kammasamuṭṭhānā kammeneva gahitā pathavādayo catasso dhātuyova catasso upādinnadhātuyo upadhī. Cakkhādicha-ajjhattikāni āyatanāni eva cha ajjhattikāni āyatanāni upadhī. Cakkhuviññāṇādichaviññāṇakāyāva cha viññāṇakāyā upadhī. Sabbampi dukkham dukkhamanaṭṭhenāti sabbatebhūmakam dukkham dukkham dussahanatṭhena upadhi.

- 20. Evam upadhinidānato pabhavantesu dukkhesu—yo ve avidvāti gāthā. Tattha pajānanti sankhāre aniccādivasena jānanto. Dukkhassa jātippabhavānupassīti vaṭṭadukkhassa jātikāraṇam "upadhī"ti anupassanto. Imissā gāthāya niddese vattabbam natthi.
- 21. **Sokapariddavañcā**ti sokañca paridevañca. **Tathā hi te vidito esa dhammo**ti yathā yathā sattā jānanti, tathā tathā ñāpanavasena vidito esa tayā dhammoti.

Tattha **tarantī**ti paṭhamamaggena diṭṭhoghaṁ taranti. **Uttarantī**ti dutiyamaggena kāmoghaṁ tanukaraṇavasena uggantvā taranti. **Patarantī**ti tameva niravasesappahānavasena tatiyamaggena visesena taranti. **Samatikkamantī**ti bhavogha-avijjoghappahānavasena catutthamaggena sammā atikkamanti. **Vītivattantī**ti phalaṁ pāpuṇitvā tiṭṭhanti.

22. **Kittayissāmi te dhamman**ti nibbānadhammam nibbānagāminipaṭipadādhammañca te desayissāmi. **Diṭṭhe dhamme**ti diṭṭheva dukkhādidhamme, imasmimyeva vā attabhāve. **Anītihan**ti attapaccakkham. **Yam viditvā**ti yam dhammam "sabbe sankhārā aniccā"tiādinā<sup>1</sup> nayena sammasanto viditvā.

Tattha **ādikalyāṇan**ti hitvāpi anuttaram vivekasukham dhammam tava kittayissāmi, tañca kho appam vā bahum vā kittayanto ādikalyāṇādippakārameva kittayissāmi. Ādimhi kalyāṇam bhaddakam anavajjameva katvā kittayissāmi. Majjhepi. Pariyosānepi bhaddakam anavajjameva katvā

kittayissāmīti vuttam hoti. Yasmim hi Bhagavā ekagāthampi desesi, sā samantabhaddakattā dhammassa paṭhamapādena ādikalyāṇā, dutiyatatiyapādehi majjhekalyāṇā, pacchimapādena pariyosānakalyāṇā. Ekānusandhikam suttam nidānena ādikalyāṇam, nigamanena pariyosānakalyāṇam, sesena majjhekalyāṇam. Nānānusandhikam suttam paṭhamānusandhinā ādikalyāṇam, pacchimena pariyosānakalyāṇam, sesehi majjhekalyāṇam.

Api ca sanidāna-uppattittā ādikalyāṇam, veneyyānam anurūpato atthassa aviparītatāya ca hetudāharaṇayuttato ca majjhekalyāṇam, sotūnam saddhāpaṭilābhajanena nigamanena ca pariyosānakalyāṇam.

Sakalo hi sāsanadhammo attano atthabhūtena sīlena ādikalyāņo, samathavipassanāmaggaphalehi majjhekalyāņo, nibbānena pariyosānakalyāņo. Sīlasamādhīhi vā ādikalyāņo, vipassanāmaggehi majjhemalyāņo, phalanibbānehi pariyosānakalyāņo. Buddhasubodhitāya vā ādikalyāņo, dhammasudhammatāya majjhekalyāņo, samghasuppaṭipattiyā pariyosānakalyāņo. Tam sutvā tathattāya paṭipannena adhigantabbāya abhisambodhiyā vā ādikalyāņo, paccekabodhiyā majjhekalyāņo, sāvakabodhiyā pariyosānakalyāņo.

Suyyamāno cesa nīvaraņavikkhambhanato savanenapi kalyāņameva āvahatīti ādikalyāņo, paṭipajjiyamāno samathavipassanāsukhāvahanato paṭipattiyāpi kalyāṇameva āvahatīti majjhekalyāṇo, tathāpaṭipanno¹ ca paṭipattiphale niṭṭhite tādibhāvāvahanato paṭipattiphalenapi kalyāṇameva āvahatīti pariyosānakalyāṇoti².

Yam panesa Bhagavā dhammam desento sāsanabrahmacariyam maggabrahmacariyamca pakāseti, nānānayehi dīpeti. Tam yathānurūpam atthasampattiyā **sāttham**. Byanjanasampattiyā **sabyanjanam**. Sankāsana pakāsana vivaraņa vibhajana-uttānīkaraņa pannatti atthapadasamāyogato **sāttham**. Akkhara pada byanjanākāra nirutti niddesasampattiyā **sabyanjanam**. Atthagambhīratāpativedhagambhīratāhi

sāttham. Dhammagambhīratādesanāgambhīratāhi sabyañjanam. Atthapatibhānapatisambhidāvisayato sāttham.

Dhammaniruttipaṭisambhidāvisayato **sabyañjanaṁ**. Paṇḍitavedanīyato sarikkhakajanappasādakanti **sātthaṁ**. Saddheyyato lokiyajanappasādakanti **sabyañjanaṁ**. Gambhīrādhippāyato **sātthaṁ**. Uttānapadato **sabyañjanaṁ**. Upanetabbassa abhāvato sakalaparipuṇṇabhāvena **kevalaparipuṇṇaṁ**. Apanetabbassa abhāvato niddosabhāvena **parisuddhaṁ**.

Api ca—paṭipattiyā adhigamabyattito **sātthaṁ**. Pariyattiyā āgamabyattito **sabyañjanaṁ**. Sīlādipañcadhammakkhandhayuttato **kevalaparipuṇṇaṁ**. Nirupakkilesato nittharaṇatthāya pavattito lokāmisanirapekkhato ca **parisuddhaṁ**. Sikkhattayapariggahitattā brahmabhūtehi seṭṭhehi caritabbato, tesañca cariyabhāvato **brahmacariyaṁ**<sup>1</sup>.

Evam pariyattidhammam dassetvā idāni lokuttaradhammam dassetum "cattāro satipaṭṭhāne" ti āha. Sattatimsabodhipakkhiyadhamme dassetvā nibbattitalokuttaram dassetum "nibbānañcā" ti āha. Nibbānagāminiñca paṭipadanti pubbabhāgasīlasamādhivipassanādhammañca kittayissāmi.

**Dukkhe diṭṭhe**ti dukkhasacce sarasalakkhaṇena diṭṭhe dukkhasaccam pakāsessāmi. **Samudayā**dīsupi eseva nayo.

23. **Tañcāhaṁ abhinandāmī**ti taṁ vuttappakāradhammajotakaṁ tava vacanaṁ ahaṁ patthayāmi. **Dhammamuttaman**ti tañca dhammamuttamaṁ abhinandāmi.

Tattha mahato tamokāyassa padālananti mahato avijjārāsissa chedanam. Aniccalakkhaṇavasena esī. Dukkhalakkhaṇavasena gavesī. Anattalakkhaṇavasena samantato pariyesī. Mahato vipallāsassa pabhedananti mahantassa asubhe subhanti-ādidvādasavidhassa vipallāsassa bhedanam. Mahato taṇhāsallassa abbahananti mahantassa antotudanaṭṭhena taṇhākaṇṭakassa luñcanam. Diṭṭhisamghāṭassa viniveṭhananti diṭṭhiyeva abbocchinnappavattito saṃghaṭitaṭṭhena saṃghāṭo, tassa diṭṭhisaṃghāṭassa nivattanam². Mānadhajassa pātananti ussitaṭṭhena unnatilakkhaṇassa mānaddhajassa pātanam. Abhisaṅkhārassa vūpasamanti puññādiabhisaṅkhārassa upasamanam. Oghassa nittharaṇanti vaṭṭe osīdāpanassa

kāmoghādi-oghassa nittharaṇam nikkhamanam. Bhārassa nikkhepananti rūpādipañcakkhandhabhārassa khipanam chaḍḍanam. Samsāravaṭṭassa upacchedanti khandhādipaṭipāṭisamsāravaṭṭassa hetunassanena ucchijjanam. Santāpassa nibbāpananti kilesasantāpassa nibbutim. Pariļāhassa paṭipassaddhanti kilesapariļāhassa vūpasamam paṭipassambhanam. Dhammadhajassa ussāpananti navavidhalokuttaradhammassa ussāpetvā ṭhapanam. Paramattham amatam nibbānanti uttamaṭṭhena paramattham. Natthi etassa maraṇasaṅkhātam matanti amatam. Kilesavisapaṭipakkhattā agadantipi amatam. Samsāradukkhapaṭipakkhabhūtattā nibbutanti nibbānam. Natthettha tanhāsaṅkhātam vānantipi nibbānam.

Mahesakkhehi sattehīti mahānubhāvehi sakkādīhi sattehi. Pariyesitoti pariyiṭṭho. Kahaṁ devadevoti devānaṁ atidevo kuhiṁ. Kahaṁ narāsabhoti uttamapuriso.

24. Uddham adho tiriyancāpi majjheti ettha uddhanti anāgataddhā vuccati. Adhoti atītaddhā. Tiriyancāpi majjheti paccuppannaddhā. Etesu nandinca nivesananca, panujja vinnāṇanti etesu uddhādīsu taṇhanca diṭṭhinivesananca abhisankhāravinnāṇanca panudehi. Panuditvā ca bhave na tiṭṭheti evam sante duvidhepi bhave na tiṭṭhetya. Evam tāva panujjasaddassa panudehīti imasmim atthavikappe sambandho. Panuditvāti etasmim pana atthavikappe bhave na tiṭṭheti ayameva sambandho. Etāni nandīnivesanavinnānāni panuditvā duvidhepi bhave na tiṭṭhetyāti.

Sahokāsavasena devaloko uddham. Apāyaloko adho. Manussaloko majjhe. Tattha kusalā dhammāti apāyam muñcitvā upari paṭisandhidānato kusalā dhammā uddhanti vuccanti. Akusalā dhammā apāyesu paṭisandhidānato adhoti. Tadubhayavimuttattā abyākatā dhammā tiriyañcāpi majjheti vuccanti. Sabboparivasena arūpadhātu uddham. Sabba-adhovasena kāmadhātu adho. Tadubhayantaravasena rūpadhātu majjhe. Kāyacittābādhakhananavasena sukhā vedanā uddham. Dukkhamanavasena dukkhā vedanā adho. Adukkhamasukhā vedanā majjhe. Attabhāvavasena paricchedam dassento "uddhanti uddham pādatalā"ti-ādimāha. Tattha uddham pādatalāti pādatalato upari. Adho kesamatthakāti kesamatthakato adho. Majjheti dvinnam antaram.

Puññābhisaṅkhārasahagataṁ viññāṇanti terasavidhapuññābhisaṅkhārasampayuttaṁ kammaviññāṇaṁ. Apuññābhisaṅkhārasahagataṁ viññāṇanti dvādasavidha-apuññābhisaṅkhārasampayuttaṁ kammaviññāṇaṁ. Āneñjābhisaṅkhārasahagataṁ viññāṇanti catubbidhaṁ āneñjābhisaṅkhārasahagataṁ kammaviññāṇaṁ. Nujjāti khipa. Panujjāti atīva khipa. Nudāti luñca. Panudāti atīva luñca. Pajahāti chaḍḍehi. Vinodehīti dūraṁ karohi.

Kammabhavañcāti puññābhisaṅkhāracetanāva. Paṭisandhikañca punabbhavanti paṭisandhiyā rūpādipunabbhavañca. Pajahanto paṭhamamaggena, vinodento dutiyamaggena, byantīkaronto tatiyamaggena, anabhāvaṁ gamento catutthamaggena. Kammabhave na tiṭṭheyyāti puññādiabhisaṅkhāre na tiṭṭheyya.

- 25. Etāni vinodetvā bhave atiṭṭhanto eso—evaṁ vihārīti gāthā. Tattha idhevāti imasmiṁyeva sāsane, imasmiṁyeva vā attabhāve. Imissā gāthāya niddeso uttānatthova.
- 26. **Sukittitam Gotama'nūpadhīkan**ti ettha **anūpadhīkan**ti nibbānam, tam sandhāya Bhagavantam ālapanto āha "sukittitam Gotama'nūpadhīkan"ti.

Niddese **kilesā cā**ti upatāpanaṭṭhena rāgādayo kilesā ca rāsaṭṭhena vipākabhūtā pañcakkhandhā ca kusalādi-abhisaṅkhārā cetanā ca "upadhī"ti vuccanti kathīyanti. **Upadhippahānaṁ** tadaṅgappahānena, **upadhivūpasamaṁ** vikkhambhanappahānena, **upadhipaṭinissaggaṁ** samucchedappahānena, **upadhipaṭipassaddhaṁ** phalenāti.

27. Na kevalam dukkhameva pahāsi—te cāpīti gāthā. Tattha aṭṭhitanti sakkaccam, sadā vā. Tam tam namassāmīti tasmā tam namassāmi. Sameccāti upagantvā. Nāgāti Bhagavantam ālapanto āha.

Niddese sameccāti jānitvā, ekato hutvā vā. Abhisameccāti paṭivijjhitvā. Samāgantvāti sammukhā hutvā. Abhisamāgantvāti samīpam gantvā. Sammukhāti sammukhe. Āgum na karotīti pāpam na karoti.

28. Idāni nam Bhagavā "addhā hi Bhagavā pahāsi dukkhan"ti evam tena brāhmanena viditopi attānam anupanetvāva pahīnadukhena puggalena

ovadanto "yaṁ brāhmaṇan"ti gāthamāha. Tassattho—yaṁ taṁ abhijānanto "ayaṁ bāhitapāpattā brāhmaṇo, vedehi gatattā vedagū, kiñcanābhāvā akiñcano, kāmesu ca bhavesu ca asattattā kāmabhave asatto"ti jaññā jāneyyāsi. Addhā hi so oghamimaṁ atāri, tiṇṇo ca pāraṁ akhilo akaṅkho.

Niddese rāgakiñcananti rāgapalibodham. Dosakiñcananti-ādipi eseva nayo. Kāmogham tiṇṇo anāgāmimaggena. Bhavogham tiṇṇo arahattamaggena. Diṭṭhogham tiṇṇo sotāpattimaggena. Avijjogham tiṇṇo arahattamaggena. Samsārapatham tiṇṇo kusalākusalakammappabhedenāti. Uttiṇṇo paṭhamamaggena. Nittiṇṇo dutiyamaggena. Atikkanto tatiyamaggena. Samatikkanto catutthamaggena. Vītivatto phalena.

29. Kiñca bhiyyo—**vidvā ca yo**ti gāthā. Tattha **idhā**ti imasmim sāsane, attabhāve vā. **Visajjā**ti vosajjitvā.

Niddese **sajjan**ti muñcanam. **Visajjan**ti vosajjanam. Sesam sabbattha pākaṭameva. Evam Bhagavā idampi suttam arahattanikūṭeneva desesi. Desanāpariyosāne ca vuttasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Saddhammappajjotikāya Cūlaniddesatthakathāya

Mettagūmāṇavasuttaniddesavaṇṇanā niṭṭhitā.

### 5. Dhotakam $\bar{a}$ ņavasuttaniddesavaņņan $\bar{a}$

30. Pañcame Dhotakasutte—vācābhikaṅkhāmīti vācaṁ abhikaṅkhāmi. Sikkhe nibbānamattanoti attano rāgādīnaṁ nibbānatthāya adhisīlādīni sikkheyya. Niddese apubbaṁ natthi.

#### 31. **Ito**ti mama mukhato.

Niddese **ātappan**ti kilesatāpanam. **Ussāhan**ti asankocam. **Usseļin**ti balavavīriyam. **Thāman**ti asithilam. **Dhitin**ti dhāraṇam. **Vīriyam karohī**ti parakkamam karohi. **Chandam janehī**ti rucim uppādehi.

32. Evam vutte attamano dhotako Bhagavantam abhitthavamāno kathamkathāpamokkham yācanto "passāmahan"ti gāthamāha. Tattha passāmaham devamanussaloketi passāmi aham devamanussaloke. Tam tam namassāmīti tam evarūpam tam namassāmi. Pamuncāti pamocehi.

Niddese Paccekabuddhāti¹ taṁ taṁ ārammaṇaṁ pāṭiyekkaṁ catusaccaṁ sayameva Buddhā paṭivedhappattāti Paccekabuddhā. Sīhasīhoti achambhitaṭṭhena sīhānaṁ atisīho. Nāganāgoti nikkilesaṭṭhena, mahantaṭṭhena vā nāgānaṁ atināgo. Gaṇigaṇīti gaṇavantānaṁ atīva gaṇavā. Munimunīti ñāṇavantānaṁ atīva ñāṇavā. Rājarājāti uttamarājā. Muñca manti mocehi maṁ. Pamuñca manti nānāvidhena muñcehi maṁ. Mocehi manti sithilaṁ karohi maṁ. Pamocehi manti atīva sithilaṁ karohi maṁ. Uddhara manti maṁ saṁsārapaṅkā uddharitvā thale patiṭṭhāpehi. Samuddhara mati sammā uddharitvā thale patiṭṭhāpehi maṁ. Vuṭṭhāpehīti vicikicchāsallato apanetvā visuṁ karaṇavasena uṭṭhāpehi.

33. Athassa Bhagavā attādhīnameva kathamkathāpamokkham oghataranamukhena dassento "nāhan"ti gāthamāha. Tattha nāham sahissāmīti aham na sahissāmi na sakkomi, na vāyamissāmīti vuttam hoti. Pamocanāyāti pamocetum. Kathamkathinti sakankham. Taresīti tareyyāsi.

Niddese na īhāmīti payogam na karomi. Na samīhāmīti atīva payogam na karomi. Assaddhe puggaleti ratanattaye saddhāvirahite puggale. Acchandiketi maggaphalattham rucivirahite. Kusīteti samādhivirahite. Hīnavīriyeti nibbīriye. Appaṭipajjamāneti paṭipattiyā na paṭipajjamāne.

34. Evam vutte attamanataro dhotako Bhagavantam abhitthavamāno anusāsanim yācanto "anusāsa brahme" ti gāthamāha. Tattha brahmeti seṭṭhavacanametam. Tena Bhagavantam āmantayamāno āha "anusāsa brahme" ti. Vivekadhammanti sabbasankhāravivekam nibbānadhammam. Abyāpajjamānoti nānappakāraṇam anāpajjamāno. Idheva santoti idheva samāno. Asitoti anissito.

35-7. Ito parā dve gāthā Mettagūsutte<sup>1</sup> vuttanayā eva. Kevalañhi tattha dhammam, idha santinti ayam viseso. Tatiyagāthāyapi pubbaḍḍham tattha vuttanayameva. Aparaḍḍhe **saṅgo**ti sajjanaṭṭhānam, laggananti vuttam hoti. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā idampi suttam arahattanikūţeneva desesi, desanāpariyosāne ca vuttasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Saddhammappajjotikāya Cūlaniddesatthakathāya

Dhotakamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā niṭṭhitā.

#### 6. Upasīvamāņavasuttaniddesavaņņanā

38. Chaṭṭhe Upasīvasutte—mahantamoghanti mahantam ogham. Anissitoti puggalam vā dhammam vā anallīno. No visahāmīti na sakkomi. Ārammaṇanti nissayam. Yam nissitoti yam dhammam vā puggalam vā nissito.

Niddese **kāmoghan**ti anāgāmimaggena kāmogham. Arahattamaggena **bhavogham**. Sotāpattimaggena **diṭṭhogham**. Arahattamaggena **avijjogham** tareyyam. **Sakyakulā pabbajito**ti Bhagavato uccākulaparidīpanavasena vuttam. **Ālambaṇan**ti avattharitvā ṭhānam. **Nissayan**ti allīyanam. **Upanissayan**ti apasāyanam.

39. Idāni yasmā brāhmaņo ākiñcaññāyatanalābhī tañca santampi nissayam na jānāti. Tenassa Bhagavā tañca nissayam uttariñca niyyānapatham dassento "ākiñcaññan"ti gāthamāha. Tattha pekkhamānoti tam ākiñcaññāyatanasamāpattim sato samāpajjitvā vuṭṭhahitvā ca aniccādivasena passamāno. Natthīti nissāyāti tam "natthi kiñcī"ti pavattam samāpattim ārammaṇam katvā. Tarassu oghanti tato pabhuti pavattāya vipassanāya yathānurūpam catubbidhampi ogham tarassu. Kathāhīti kathamkathāhi. Taṇhakkhayam nattamahā'bhipassāti rattindivam nibbānam vibhūtam katvā passa. Etenassa diṭṭhadhammasukhavihāram kathesi.

Niddese taññeva viññāṇaṁ abhāvetīti ākāsālambaṇaṁ katvā pavattamahaggataviññāṇaṁ abhāveti abhāvaṁ gameti. Vibhāvetīti vividhā abhāvaṁ gameti. Antaradhāpetīti adassanaṁ gameti. Natthi kiñcīti passatīti antamaso bhaṅgamattampissa natthīti passati.

40. Idāni "kāme pahāyā"ti sutvā vikkhambhanavasena attanā pahīne kāme sampassamāno "sabbesū"ti gāthamāha. Tattha hitvā maññanti aññam tato heṭṭhā chabbidhampi samāpattim hitvā. Saññāvimokkhe parameti sattasu saññāvimokkhesu uttame Ākiñcaññāyatane. Tiṭṭhe nu so tattha anānuyāyīti so puggalo tattha Ākiñcaññāyatanabrahmaloke avigacchamāno tiṭṭheyya. Nū-ti pucchati.

Niddese aviccamānoti aviyujjamāno. Avigacchamānoti viyogam anāpajjamāno. Anantaradhāyamānoti antaradhānam anāpajjamāno. Aparihāyamānoti anantarāparihānam anāpajjamāno.

41-2. Athassa Bhagavā saṭṭhikappasahassamattakaṁyeva ṭhānaṁ anujānanto catutthaṁ gāthamāha. Evaṁ tassa tattha ṭhānaṁ sutvā idānissa sassatucchedabhāvaṁ pucchanto "tiṭṭhe ce"ti gāthamāha. Tattha pūgampi vassānanti anekasaṅkhyampi vassānaṁ, gaṇanarāsinti attho. "Pūgampi vassānī"tipi pāṭho. Tattha vibhattibyattayena sāmivacanassa paccattavacanaṁ kātabbaṁ, pūganti vā etassa bahūnīti attho vattabbo. "Pūgānī"ti vāpi paṭhanti, purimapāṭhoyeva sabbasundaro. Tattheva so sīti siyā vimuttoti so puggalo tatthevākiñcaññāyatane nānādukkhehi vimutto sītibhāvappatto bhaveyya, nibbānappatto sassato hutvā tiṭṭheyyāti adhippāyo. Cavetha viññāṇaṁ tathāvidhassāti "udāhu tathāvidhassa viññāṇaṁ anupādāya parinibbāyeyyā"ti ucchedaṁ pucchati, "paṭisandhiggahaṇatthaṁ vāpi bhaveyyā"ti paṭisandhimpi tassa pucchati.

Tassa viññāṇaṁ caveyyāti tassa Ākiñcaññāyatane uppannassa viññāṇaṁ cutiṁ pāpuṇeyya. Ucchijjeyyāti ucchedaṁ bhaveyya. Vinasseyyāti vināsaṁ pāpuṇeyya. Na bhaveyyāti abhāvaṁ gameyya. Upapannassāti paṭisandhivasena upapannassa.

43. Athassa Bhagavā ucchedasassatam anupagamma tatthupapannassa ariyasāvakassa anupādāya parinibbānam dassento "accī yathā"ti gāthamāha. Tattha attham paletīti attham gacchati. Na upeti sankhanti "asukam nāma disam gato"ti vohāram na gacchati. Evam Munī nāmakāyā vimuttoti evam tattha uppanno sekkhamuni pakatiyā pubbeva rūpakāyā vimutto, tattha catutthamaggam nibbattetvā dhammakāyassa¹ pariññātattā puna nāmakāyāpi vimutto ubhatobhāgavimutto khīṇāsavo hutvā anupādānibbānasankhātam attham paleti na upeti sankham "khattiyo vā brāhmano vā"ti evamādikam.

Niddese **khittā**ti calitā. **Ukkhittā**ti aticalitā. **Nunnā**ti papphoṭiyā. **Paṇunnā**ti dūrīkatā. **Khambhitā**ti paṭikkamāpitā. **Vikkhambhitā**ti na santike katā.

44. Idāni "atthaṁ paletī"ti sutvā tassa yoniso atthamasallakkhento "atthaṁgato so"ti gāthamāha. Tassattho—so atthaṁgato udāhu natthi, udāhu ve sassatiyā sassatabhāvena arogo avipariṇāmadhammo soti evaṁ taṁ me Munī sādhu byākarohi. Kiṁ kāraṇā? Tathā hi te vidito esa dhammoti.

Niddese **niruddho**ti nirodham patto. **Ucchinno**ti ucchinnasantāno. **Vinaṭṭho**ti vināsam patto.

45. Athassa Bhagavā tathā avattabbatam dassento "atthangatassā"ti gāthamāha. Tattha atthangatassāti anupādāparinibbutassa. Na pamāṇama'tthīti rūpādipamāṇam natthi. Yena nam vajjunti yena rāgādinā nam vadeyyum. Sabbesu dhammesūti sabbesu khandhādidhammesu.

Niddese **adhivacanāni cā**ti sirivaḍḍhako dhanavaḍḍhakoti-ādayo hi vacanamattaṁyeva adhikāraṁ katvā pavattā adhivacanā nāma. Adhivacanānaṁ pathā **adhivacanapathā** nāma. "Abhisaṅkharontīti kho bhikkhave tasmā saṅkhārā"ti² evaṁ niddhāritvā sahetukaṁ katvā vuccamānā abhilāpā **nirutti** nāma. Niruttīnaṁ pathā **niruttipathā** nāma. "Takko vitakko

saṅkappo"ti<sup>1</sup> evaṁ tena tena pakārena paññāpanato **paññatti** nāma. Paññattīnaṁ pathā **paññattipathā**<sup>2</sup> nāma. Sesaṁ sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā idampi suttam arahattanikūţeneva desesi, desanāpariyosāne ca vuttasadisova dhammābhisamayo ahosīti.

Saddhammappajjotikāya Cūļaniddesaṭṭhakathāya

Upasīvamāņavasuttaniddesavaņņanā niţţhitā.

#### 7. Nandamānavasuttaniddesavannanā

46. Sattame Nandasutte—paṭhamagāthāyattho—loke khattiyādayo janā ājīvakanigaṇṭhādike sandhāya "santi loke munayo"ti vadanti. Tayidaṁ kathaṁsūti kiṁ nu kho te samāpattiñāṇādinā ñāṇena upapannattā ñāṇūpapannaṁ Muni no vadanti, evaṁvidhaṁ nu vadanti, udāhu ve nānappakārakena lūkhajīvitasaṅkhātena jīvitenūpapannanti.

Niddese aṭṭhasamāpattiñāṇena vāti paṭhamajjhānādiaṭṭhasamāpattisampayuttañāṇena vā. Pañcābhiññāñāṇena vāti pubbenivāsādijānanañāṇena vā.

- 47. Athassa Bhagavā tadubhayampi paṭikkhipitvā Munim dassento "na ditthiyā"ti gāthamāha.
- 48. Idāni "diṭṭḥādīhi suddhī"ti vadantānam vāde kaṅkhāpahānattham "ye kecime"ti pucchati. Tattha anekarūpenāti kotūhalamaṅgalādināpi. Tattha yatā carantāti tattha sakkāyaditthiyā guttā viharantā.
- 49. Athassa tathā suddhi-abhāvam dīpento Bhagavā catuttham gāthamāha.
- 50. Evam "nātarimsū"ti sutvā idāni yo atari, tam sotukāmo "ye kecime"ti pucchati. Athassa Bhagavā oghatiņņamukhena jātijarātiņņe dassento chattham gāthamāha.

- 51. Tattha **nivutā**ti ovuṭā pariyonaddhā. **Ye sīdhā**ti ye su idha, ettha ca su-iti nipātamattam. **Taṇham pariññāyā**ti tīhi pariññāhi taṇham parijānitvā. Sesam sabbattha pubbe vuttanayattā pākatameva.
- 52. Evam Bhagavā arahattanikūṭeneva desanam niṭṭhāpesi, desanāpariyosāne pana Nando Bhagavato bhāsitam abhinandamāno etā'bhinandāmīti gāthamāha. Idhāpi ca pubbe vuttasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Saddhammappajjotikāya Cūļaniddesaṭṭhakathāya

Nandamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā niṭṭhitā.

8. Hemakamānavasuttaniddesavannanā

53. Aṭṭhame Hemakasutte—ye me pubbe viyākaṁsūti ye Bāvari-ādayo pubbe mayhaṁ sakaṁ laddhiṁ viyākaṁsu. Huraṁ Gotamasāsanāti Gotamasāsanato pubbataraṁ. Sabbaṁ taṁ takkavaḍḍhananti sabbaṁ taṁ kāmavitakkādivaḍḍhanaṁ.

Ye caññe tassa ācariyāti ye ca aññe tassa Bāvariyassa ācāre sikkhāpakā ācariyā. Te sakaṁ diṭṭhinti te ācariyā attano diṭṭhiṁ. Sakaṁ khantinti attano khamanaṁ. Sakaṁ rucinti attano rocanaṁ. Vitakkavaḍḍhananti kāmavitakkādivitakkānaṁ uppādanaṁ punappunaṁ pavattanaṁ. Saṅkappavaḍḍhananti kāmasaṅkappādīnaṁ vaḍḍhanaṁ. Imāni dve padāni sabbasaṅgāhikavasena vuttāni. Idāni kāmavitakkādike sarūpato dassetuṁ "kāmavitakkavaḍḍhanan"ti-ādinā nayena navavitakke dassesi.

- 54. **Taṇhānigghātanan**ti taṇhāvināsanam.
- 55-6. Athassa Bhagavā tam dhammam ācikkhanto "idhā"ti gāthādvayamāha. Tattha etadaññāya ye satāti etam nibbānam padamaccutam "sabbe sankhārā aniccā"ti-ādinā<sup>1</sup> nayena vipassantā anupubbena jānitvā ye

kāyānupassanāti-ādīhi satā. **Diṭṭhadhammābhinibbutā**ti viditadhammattā diṭṭhadhammā ca rāgādinibbānena ca abhinibbutā. Sesaṁ sabbattha pākatameva.

Evam Bhagavā idampi suttam arahattanikūṭeneva desesi, desanāpariyosāne ca pubbasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Saddhammappajjotikāya Cūļaniddesaṭṭhakathāya

Hemakamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā niṭṭhitā.

## 9. Todeyyamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā

- 57. Navame Todeyyasutte—**vimokkho tassa kīdiso**ti tassa kīdiso vimokkho icchitabboti pucchati.
- 58. Idānissa aññavimokkhābhāvam dassento Bhagavā dutiyam gāthamāha. Tattha **vimokkho tassa nā'paro**ti tassa añño vimokkho natthi.
- 59. Evam "tanhakkhayo eva vimokkho"ti vuttepi tamattham asallakkhento "nirāsaso so uda āsasāno"ti puna pucchati. Tattha uda paññakappīti udāhu samāpattiñānādinā ñānena tanhākappam vā diṭṭhikappam vā kappayati.
- 60. Athassa Bhagavā tam ācikkhanto catuttham gāthamāha. Tattha **kāmabhave**ti kāme ca bhave ca.

Rūpe nāsīsatīti catusamuṭṭhānike rūpārammaṇe chandarāgavasena na pattheti. Saddhādīsupi eseva nayo. Palibodhaṭṭhena rāgo eva kiñcanam rāgakiñcanam madanaṭṭhena vā. Dosakiñcanādīsupi eseva nayo. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā idampi suttam arahattanikūṭeneva desesi, desanāpariyosāne ca pubbasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Saddhammappajjotikāya Cūļaniddesatthakathāya

Todeyyamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā niṭṭhitā.

## 10. Kappamāņavasuttaniddesavaņņanā

61. Dasame Kappasuttaniddese—**majjhe sarasmin**ti purimapacchimakoṭipaññāṇābhāvato majjhabhūte saṁsāreti vuttaṁ hoti. **Tiṭṭhatan**ti tiṭṭhamānānaṁ. **Yathāyidaṁ nāparaṁ siyā**ti yathā idaṁ dukkhaṁ puna na bhaveyya.

Āgamananti pubbantato idhāgamanam. Gamananti ito paralokagamanam. Gamanāgamananti tadubhayavasena vuttam. Kālanti maraṇakālam. Gatīti nibbatti. Bhavābhavoti bhavato bhavo. Cuti cāti bhavato cavanañca. Upapatti cāti cutassa upapatti ca. Nibbatti cāti pātubhāvo ca. Bhedo cāti khandhabhedo ca. Jāti cāti jananañca. Jarā cāti hāni ca. Maraṇañcāti jīvitindriyassa cāgo ca. Purimāpi koṭi na paññāyatīti pubbāpi koṭi natthi na saṃvajjati. Tathā pacchimāpi koṭi.

Ettakā jātiyoti etaparamā jātiyo. Vaṭṭaṁ vattīti saṁsārapavatti. Tato paraṁ na vattatīti tato uddhaṁ nappavattati. Hevaṁ natthīti evaṁ natthi na saṁvijjati. Hi-iti nipāto. Anamataggoyanti ayaṁ saṁsāro aviditaggo.

Avijjānīvaraṇānanti avijjāya āvaritānam. Taṇhāsamyojanānanti kāmarāgasankhātataṇhābandhanabaddhānam. Sandhāvatanti kāmadhātuyā punappunam dhāvantānam. Samsaratanti rūpārūpadhātuyā samsarantānam. Dukkham paccanubhūtanti kāyikacetasikadukkham anubhūtam vinditam. Tibbanti bahalam. Byasananti avaḍḍhi vināso. Kaṭasī vaḍḍhitāti susānavaḍḍhitam. Alamevāti yuttameva. Sabbasankhāresūti tebhūmakasamsāresu. Nibbinditunti ukkaṇṭhitum. Virajjitunti virāgam uppādetum. Vimuccitunti mocetum. Vaṭṭam vattissatīti samsārapavattam tebhūmakavaṭṭam anāgate pavattissati. Tato param na vattissatīti tato uddham anāgate samsārapavattam nappavattissati. Jātibhayeti jātim paṭicca uppajjanakabhaye. Jarābhayādīsupi eseva nayo.

62-3. Athassa Bhagavā tamattham byākaronto uparūparigāthāyo abhāsi. Dutiyagāthā vuttatthāyeva. Tatiyagāthāya **akiñcanan**ti kiñcanapaṭipakkham. **Anādānan**ti ādānapaṭipakkham, kiñcanādānavūpasamanti vuttam hoti. **Anāparan**ti aparapaṭibhāgadīpavirahitam, seṭṭhanti vuttam hoti.

64. Catutthagāthāya **na te mārassa paddhagū**ti te mārassa paddhacarā paricārikā sissā na honti.

Mahājanam pāse niyojetvā māretīti **māro**. Akusalakamme niyuttattā **kaņho**. Chasu devalokesu adhipatittā **adhipati**. Akusalānam dhammānam antam gatattā **antagū**. Pāpajanam na muñcatīti **namuci**. Sativippavāsappamattapuggalānam ñātakoti **pamattabandhu**. Sesam sabbetthapākaṭameva.

Evam Bhagavā idampi suttam arahattanikūṭeneva desesi, desanāpariyosāne ca pubbasadisova dhammābhisamayo ahosīti.

Saddhammappajjotikāya Cūlaniddesatthakathāya

Kappamāņavasuttaniddesavanņanā niţţhitā

# 11. Jatukannimānavasuttaniddesavannanā

65. Ekādasame Jatukaṇṇisutte—sutvānahaṁ vīra akāmakāminti ahaṁ "itipi so Bhagavā"ti-ādinā¹ nayena vīra kāmānaṁ akāmanato akāmakāmiṁ Buddhaṁ sutvā. Akāmamāgamanti nikkāmaṁ Bhagavantaṁ pucchituṁ āgatomhi. Sahajanettāti sahajātasabbaññutaññaṇacakkhu. Yathātacchanti yathātathaṁ. Brūhi meti puna yācanto bhaṇanti. Yācanto hi sahassakkhattumpi bhaṇeyya, ko pana vādo dvikkhattuṁ.

Itipi so Bhagavā Araham Sammāsambuddhoti imesam padānam attho heṭṭhā vuttova. Vijjāhi pana caraṇena ca sampannattā Vijjācaraṇasampanno. Tattha vijjāti tissopi vijjā aṭṭhapi vijjā. Tisso vijjā Bhayabheravasutte² vuttanayena veditabbā, aṭṭha Ambaṭṭhasutte³. Tattha hi vipassanāñāṇena manomayiddhiyā ca saha cha abhiññā pariggahetvā aṭṭha vijjā vuttā. Caraṇanti sīlasamvaro indriyesu guttadvāratā bhojane mattañnutā jāgariyānuyogo satta saddhammā cattāri rūpāvacarajjhānā nīti ime pannarasa dhammā veditabbā. Imeyeva hi pannarasa dhammā yasmā

<sup>1.</sup> Vi 1. 1; Dī 1. 46, 82, 104; Am 2. 252; Sam 3. 298; Ma 3. 310 pitthesu.

<sup>2.</sup> Ma 1. 20 piţţhādīsu.

etehi carati ariyasāvako gacchati amatam disam, tasmā "caraṇan"ti vuttā. Yathāha "idha mahānāma ariyasāvako sīlavā hotī"ti sabbam Majjhimapaṇṇāsake¹ vuttanayena veditabbam. Bhagavā imāhi vijjāhi iminā ca caraṇena samannāgato, tena vuccati Vijjācaraṇasampannoti. Tattha vijjāsampadā Bhagavato sabbaññutam pūretvā ṭhitā, caraṇasampadā mahākāruṇikatam. So sabbaññutāya sabbasattānam atthānattham ñatvā mahākāruṇikatāya anattham parivajjetvā atthe niyojeti, yathā tam vijjācaraṇasampanno. Tenassa sāvakā suppaṭipannā honti, no duppaṭipannā, vijjācaraṇavipannānañhi sāvakā attantapādayo viya².

Sobhanagamanattā sundaram ṭhānam gatattā sammā gatattā sammā ca gadattā **Sugato**. Gamanampi hi gatanti vuccati. Tañca Bhagavato sobhanam parisuddhamanavajjam. Kim pana tanti? Ariyamaggo. Tena hesa gamanena khemam disam asajjamāno gatoti **sobhanagamanattā Sugato**. Sundarañcesa ṭhānam gato amatam nibbānanti **sundaram ṭhānam gatattāpi Sugato**. Sammā ca gato tena tena maggena pahīne kilese puna apaccāgacchanto. Vuttam hetam—

"Sotāpattimaggena ye kilesā pahīnā, te kilese na puneti na pacceti na paccāgacchatīti Sugato -pa-. Arahattamaggena ye kilesā pahīnā, te kilese na puneti na pacceti na paccāgacchatīti Sugato"ti<sup>3</sup>.

Sammā vā gato Dīpaṅkarapādamūlato pabhuti yāva Bodhimaṇḍātāva samatiṁsapāramīpūrikāya sammā paṭipattiyā sabbalokassa hitasukhameva karonto sassataṁ ucchedaṁ kāmasukhaṁ attakilamathanti ime ca ante anupagacchanto gatoti sammā gatattāpi Sugato. Sammā cesa gadati yuttaṭṭhānesu yuttameva vācaṁ bhāsatīti sammā gadattāpi Sugato.

#### Tatridam sādhakasuttam—

"Yam Tathāgato vācam jānāti abhūtam ataccham anatthasamhitam, sā ca paresam appiyā amanāpā, na tam Tathāgato vācam bhāsati. Yampi Tathāgato vācam jānāti bhūtam

<sup>1.</sup> Ma 2. 17 piţţhādīsu.

<sup>2.</sup> Vi-Ttha 1. 88 pitthe passitabbam.

<sup>3.</sup> Khu 7. 88; Khu 8. 83 piṭṭhesu.

taccham anatthasamhitam, sā ca paresam appiyā amanāpā, tampi Tathāgato vācam na bhāsati. Yañca kho Tathāgato vācam jānāti bhūtam taccham atthasamhitam, sā ca paresam appiyā amanāpā, tatra kālaññū Tathāgato hoti tassā vācāya veyyākaraṇāya. Yam Tathāgato vācam jānāti abhūtam ataccham anatthasamhitam. Sā ca paresam piyā manāpā, na tam Tathāgato vācam bhāsati. Yampi Tathāgato vācam jānāti bhūtam taccham anatthasamhitam, sā ca paresam piyā manāpā, tampi Tathāgato vācam na bhāsati. Yañca kho Tathāgato vācam jānāti bhūtam taccham atthasamhitam, sā ca paresam piyā manāpā, tatra kālaññū Tathāgato hoti tassā vācāya veyyākaraṇāyā"ti¹.

### Evam sammā gadattāpi Sugatoti veditabbo.

Sabbathā viditalokattā pana **Lokavidū**. So hi Bhagavā sabhāvato samudayato nirodhato nirodhūpāyatoti sabbathā lokam avedi aññāsi pativijihi. Yathāha—

"Yattha kho āvuso na jāyati na jīyati na mīyati na cavati na upapajjati, nāhaṁ taṁ gamanena lokassa antaṁ ñāteyyaṁ daṭṭheyyaṁ patteyyanti vadāmi. Na cāhaṁ āvuso appatvāva lokassa antaṁ dukkhassa antakiriyaṁ vadāmi. Api cāhaṁ āvuso imasmiṁyeva byāmamatte kaļevare sasaññimhi samanake lokañca paññapemi lokasamudayañca lokanirodhañca lokanirodhagāminiñca paṭipadaṁ.

Gamanena na pattabbo, lokassanto kudācanam.

Na ca appatvā lokantam, dukkhā atthi pamocanam.

Tasmā have Lokavidū Sumedho,

Lokantagū vusitabrahmacariyo.

Lokassa antam samitāvi ñatvā,

Nāsīsatī lokamimam parañcā"ti<sup>2</sup>.

Api ca—tayo lokā saṅkhāraloko sattaloko okāsalokoti. Tattha "eko loko sabbe sattā āhāraṭṭhitikā"ti¹ āgataṭṭhāne saṅkhāraloko veditabbo. "Sassato lokoti vā asassato lokoti vā"ti² āgataṭṭhāne sattaloko.

"Yāvatā candimasūriyā pariharanti, disā bhanti virocamānā.

Tāva sahassadhā loko, ettha te vattatī vaso"ti<sup>3</sup>—

āgataṭṭhāne okāsaloko. Tampi Bhagavā sabbathā avedi. Tathā hissa "eko loko sabbe sattā āhāraṭṭhitikā. Dve lokā nāmañca rūpañca. Tayo lokā tisso vedanā. Cattāro lokā cattāro āhārā. Pañca lokā pañcupādānakkhandhā. Cha lokā cha ajjhattikāni āyatanāni. Satta lokā satta viññāṇaṭṭhitiyo. Aṭṭha lokā aṭṭha lokadhammā. Nava lokā nava sattāvāsā. Dasa lokā dasāyatanāni. Dvādasa lokā dvādasāyatanāni. Aṭṭhārasalokā aṭṭhārasa dhātuyo"ti⁴ ayaṁ saṅkhāralokopi sabbathā vidito.

Yasmā panesa sabbesampi sattānam āsayam jānāti, anusayam jānāti, caritam jānāti adhimuttim jānāti, apparajakkhe mahārajakkhe tikkhindriye mudindriye, svākāre dvākāre, suviñnāpaye duviñnāpaye, bhabbe abhabbe satte jānāti. Tasmāssa sattalokopi sabbathā vidito. Yathā ca sattaloko, evam okāsalokopi. Tathā hesa ekam cakkavāļam āyāmato ca vitthārato ca yojanānam dvādasa satasahassāni catutimsa satāni sa pañnāsanca yojanāni. Parikkhepato—

Sabbam satasahassāni, chattimsa parimaņdalam.

Dasa ceva sahassāni, aḍḍhuḍḍhāni satāni ca.

<sup>1.</sup> Khu 9. 117 pitthe.

<sup>2.</sup> Dī 1. 175; Ma 1. 212; Sam 2. 559; Abhi 2. 388; Abhi 4. 406 piṭṭhādīsu.

<sup>3.</sup> Ma 1. 404 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 9. 117 pitthe.

#### Tattha—

Duve satasahassāni, cattāri nahutāni ca. Ettakam bahalattena, sankhātāyam vasundharā.

#### Tassāyeva sandhārakam—

Cattāri satasahassāni, aṭṭheva nahutāni ca. Ettakam bahalattena, jalam vāte patiṭṭhitam.

### Tassāpi sandhārako—

Nava satasahassāni, māluto nabhamuggato. Satthi ceva sahassāni, esā lokassa santhiti.

### Evam santhite cettha yojananam—

Caturāsīti sahassāni, ajjhogāļho mahaṇṇave. Accuggato tāvadeva, Sineru pabbatuttamo.

Tato upaḍḍhupaḍḍhena, pamāṇena yathākkamaṁ.

Ajjhogāļhuggatā dibbā, nānāratanacittitā.

Yugandharo Īsadharo, Karavīko Sudassano.

Nemindharo Vinatako, Assakaṇṇo giri brahā.

Ete satta mahāselā, Sinerussa samantato.

Mahārājānamāvāsā, devayakkhanisevitā.

Yojanānam satānucco, Himavā pañca pabbato.

Yojanānam sahassāni, tīņi āyatavitthato.

Caturāsītisahassehi, kūţehi paţimaṇdito.

Tipañcayojanakkhandha-parikkhepā nagavhayā.

 $Pa \tilde{n} \tilde{n} \bar{a} sayojanakkhandha\text{-}s \bar{a} kh \bar{a} y \bar{a} m \bar{a} \ samantato.$ 

Satayojanavitthinnā, tāvadeva ca uggatā.

Jambū yassānubhāvena, jambudīpo pakāsito<sup>1</sup>.

Yañcetam jambuyā pamāṇam, etadeva Asurānam cittapāṭaliyā, garuļānam Simbalirukkhassa, Aparagoyāne Kadambassa, Uttarakurūsu Kapparukkhassa, Pubbavidehe Sirīsassa, Tāvatimsesu Pāricchattakassāti. Tenāhu porāṇā—

"Pāṭalī simbalī Jambū, devānam Pāricchattako. Kadambo Kapparukkho ca, Sirīsena bhavati sattamam.

Dve asīti sahassāni, ajjhogāļho mahaņņave.

Accuggato tāvadeva, cakkavāļasiluccayo.

Parikkhipitvā tam sabbam, lokadhātumayam thito"ti<sup>1</sup>.

Tattha Candamaṇḍalaṁ ekūnapaññāsayojanaṁ, Sūriyamaṇḍalaṁ paññāsayojanaṁ, Tāvatiṁsabhavanaṁ dasasahassayojanaṁ, tathā Asurabhavanaṁ Avīcimahānirayo jambudīpo ca. Aparagoyānaṁ sattasahassayojanaṁ. Tathā pubbavideho. Uttarakuru aṭṭhasahassayojano. Ekameko cettha mahādīpo pañcasatapañcasataparittadīpaparivāro. Taṁ sabbampi ekaṁ cakkavāḷaṁ ekā lokadhātu. Tadantaresu Lokantarikanirayā. Evaṁ anantāni cakkavāḷāni anantā lokadhātuyo Bhagavā anantena Buddhañāṇena avedi aññāsi paṭivijjhi. Evamassa okāsalokopi sabbathā vidito. Evampi sabbathā viditalokattā Lokavidū.

Attano pana guņehi visiṭṭhatarassa kassaci abhāvato natthi etassa uttaroti **Anuttaro**. Tathā hesa sīlaguņenapi sabbam lokam abhibhavati samādhi -pa- paññā. Vimuttiñāṇadassanaguṇenapi. Sīlaguņenapi asamo asamasamo appaṭimo appaṭibhāgo appaṭipuggalo -pa-vimuttiñāṇadassanaguṇenapi. Yathāha—"na kho panāham passāmi sadevake loke -pa- sadevamanussāya attanā sīlasampannataran"ti² vitthāro.

Evam Aggapasādasuttādīni $^3$  "na me ācariyo atthī"ti $^4$  ādikā gāthāyo ca vitthāretabbā.

<sup>1.</sup> Visuddhi 1. 200; Abhi-Ṭṭha 1. 337 piṭṭhesu. 2. Saṁ 1. 141; Aṁ 1. 328 piṭṭhesu.

<sup>3.</sup> Am 1. 343; Khu 1. 254 pitthesu.

<sup>4.</sup> Ma 1. 227; Vi 3. 12; Abhi 4. 218; Khu 11. 228 piṭṭhādīsu.

Purisadamme sāretīti **Purisadammasārathi,** dameti vinetīti vuttam hoti. Tattha **purisadammā**ti adantā dametum yuttā tiracchānapurisāpi manussapurisāpi amanussapurisāpi. Tathā hi Bhagavatā tiracchānapurisāpi Apalālo nāgarājā Cūļodaro Mahodaro Aggisikho Dhūmasikho Aravāļo nāgarājā Dhanapālako hatthīti evamādayo damitā nibbisā katā, saraņesu ca sīlesu ca patiṭṭhāpitā. Manussapurisāpi Saccakanigaṇṭhaputta Ambaṭṭhamāṇava Pokkharasāti Soṇadanta Kūṭadantādayo. Amanussapurisāpi Āļavaka Sūciloma Kharaloma yakkha Sakka devarājādayo damitā vinītā vicitrehi vinayanūpāyehi. "Aham kho kesi purisadamme saṇhenapi vinemi, pharusenapi vinemi, saṇhapharusenapi vinemī"ti idam cettha suttam¹ vitthāretabbam. Api ca Bhagavā visuddhasīlādīnam paṭhamajjhānādīni sotāpannādīnañca uttarimaggapatipadam ācikkhanto dantepi dametiyeva.

Atha vā **Anuttaro purisadammasārathī**ti ekamevidam atthapadam. Bhagavā hi tathā purisadamme sāreti, yathā ekapallankeneva nisinnā aṭṭha disā asajjamānā dhāvanti. Tasmā "Anuttaro purisadammasārathī"ti vuccati. "Hatthidamakena bhikkhave hatthi dammo sārito ekamyeva disam dhāvatī"ti idancettha suttam² vitthāretabbam³.

**Vīriyavā**ti ariyamaggena sabbapāpakehi virato. **Pahū**ti pabhū. **Visavī**ti parasantāne vīriyuppādako. **Alamatto**ti samatthacitto.

Viratoti ariyamaggena viratattā āyatim appaţisandhiko. Sabbapāpakehi nirayadukkham aticcāti āyatim appaṭisandhitāya nirayadukkham aticca ṭhito. Vīriyavāsoti vīriyaniketo. So vīriyavāti so khīṇāsavo "vīriyavā"ti vattabbatam arahati. Padhānavā vīro tādīti imāni panassa thutivacanāni. So hi padhānavā maggajjhānapadhānena, vīro kilesārividdhamsanasamatthatāya, tādi nibbikāratāya. Pavuccate tathattāti tathārūpo "vīriyavā"ti pavuccati.

Te kāmakāminoti ete rūpādivatthukāme icchantā. Rāgarāginoti rāgena rañjitā. Saññāsaññinoti rāgasaññaya saññino.

<sup>1.</sup> Am 1. 427 pitthe.

<sup>2.</sup> Ma 3. 264 pitthe.

<sup>3.</sup> Visuddhi 1. 297; Vi-Ttha 1. 89 pitthādīsupi passitabbam.

**Nā kāme kāmetī**ti rūpādivatthukāme na pattheti. **Akāmo**ti kāmehi virahito. **Nikkāmo**ti nikkantakāmo.

Sabbaññutaññāṇanti tiyaddhagataṁ sabbaneyyapathaṁ jānātīti sabbaññū, tassa bhāvo sabbaññutā, sabbaññutā eva ñāṇaṁ sabbaññutaññāṇaṁ, sabbaññutaññāṇasaṅkhātaṁ nettañca vāsanāya saha kilese parājetvā jitattā jinabhāvo ca apubbaṁ acarimaṁ apure apacchā ekasmiṁ khaṇe ekasmiṁ kāle uppanno pubbantato uddhaṁ pannoti uppanno.

66. **Tejītejasā**ti tejena samannāgato tejasā abhibhuyya. **Yamahaṁ vijaññaṁ jātijarāya idha vippahānan**ti yaṁ ahaṁ jātijarāya pahānabhūtaṁ dhammaṁ idheva jāneyyaṁ.

Jagatīti puthavī. Sabbaṁ ākāsagatanti sakalaṁ ākāse pavattaṁ patthaṭaṁ. Tamagatanti tamameva tamagataṁ andhakāraṁ yathā gūthagataṁ muttagatanti. Abhivihaccāti nāsetvā. Andhakāraṁ vidhamitvāti cakkhuviññāṇuppattinivārakaṁ andhakāraṁ palāpetvā. Ālokaṁ dassayitvāti sūriyālokaṁ dassayitvā. Ākāseti ajaṭākāse. Antalikkheti antaradhātusamatthatucchokāse. Gaganapatheti devatānaṁ gamanamagge gacchati. Sabbaṁ abhisaṅkhārasamudayanti sakalaṁ kammaṁ samudayaṁ uppādaṁ, taṇhanti attho. Kilesatamaṁ avijjandhakāraṁ vidhamitvāti kilesatamasaṅkhātaṁ aññaṁṇaṁ avijjandhakāraṁ nīharitvā nāsetvā. Ñāṇālokaṁ paññālokaṁ dassayitvā. Vatthukāme parijānitvāti rūpādivatthukāme ñātatīraṇapariññāya jānitvā. Kilesakāme pahāyāti upatāpanasaṅkhāte kilesakāme pahānapariññāya pajahitvā.

67. Athassa Bhagavā tam dhammam ācikkhanto uparūparigāthāyo abhāsi. Tattha **nekkhammam daṭṭhu khemato**ti nibbānañca nibbānagāminiñca paṭipadam "kheman"ti disvā. **Uggahitan**ti taṇhāvasena diṭṭhivasena gahitam. **Nirattam vā**ti nirassitabbam vā, muñcitabbanti vuttam hoti. **Mā te vijjitthā**ti mā te ahosi. **Kiñcanan**ti rāgādikiñcanam, tampi te mā vijjittha.

Muñcitabbanti muñcitvā na puna gahetabbam. Vijahitabbanti cajitabbam. Vinodetabbanti khipitabbam. Byantīkātabbanti vigatantam kātabbam. Anabhāvam gametabbanti anu anu abhāvam gametabbam.

68-9. **Pubbe**ti atīte saṅkhāre ārabbha uppannakilesā. **Brāhmaṇā**ti Bhagavā Jatukaṇṇim ālapati. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā idampi suttam arahattanikūṭeneva desesi, desanāpariyosāne ca pubbasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Saddhammappajjotikāya Cūlaniddesatthakathāya

Jatukannimānavasuttaniddesavannanā niţţhitā.

## 12. Bhadrāvudhamānavasuttaniddesavannanā

70. Dvādasame Bhadrāvudhasutte—okañjahanti ālayam jaham. Taṇhacchidanti taṇhākāyacchidam. Anejanti lokadhammesu nikkampam. Nandiñjahanti anāgatarūpādipatthanājaham. Ekā eva hi sā taṇhā, thutivasena idha nānappakārato vuttā. Kappañjahanti duvidham kappajaham. Abhiyāceti ativiya yācāmi. Sutvāna nāgassa apanamissanti itoti nāgassa tava Bhagavato vacanam sutvā ito Pāsāṇakacetiyato bahujanā pakkamissantīti adhippāyo.

Ye upayupādānāti taṇhādiṭṭhīhi upagantvā gahitā. Cetaso adhiṭṭhānāti citte patitthitā. Abhinivesānusayāti patitthahitvā āgantvā sayitā.

71. **Janapadehi saṅgatā**ti Aṅgādīhi janapadehi idha samāgatā. **Viyākarohī**ti dhammaṁ desehi.

Saṅgatāti ete khattiyādayo ekībhūtā. Samāgatāti vuttappakārehi janapadehi āgatā. Samohitāti rāsībhūtā. Sannipatitāti adhiyogā.

72. Athassa āsayānulomena dhammam desento Bhagavā uparūparigāthāyo abhāsi. Tattha **ādānataṇhan**ti rūpādīnam ādāyikam gahaṇataṇham, taṇhupādānanti vuttam hoti. **Yam yañhi** lokasmimupādiyantīti etesu uddhādibhedesu yam yam gaṇhanti. Teneva māro anveti

**jantun**ti teneva upādānapaccayanibbattakammābhisaṅkhāranibbattavasena paṭisandhikkhandhamāro taṁ sattaṁ anugacchati.

73. **Tasmā pajānan**ti tasmā etamādīnavam aniccādivasena vā sankhāre pajānanto. **Ādānasatte iti pekkhamāno, pajam imam paccudheyye visattan**ti ādātabbaṭṭhena ādānesu rūpādīsu satte sabbaloke imam pajam maccudheyye laggam pekkhamāno, ādānasatte vā ādānabhiniviṭṭhe puggale ādānasaṅgahetuñca imam pajam maccudheyye laggam tato vītikkamitum asamattham iti pekkhamāno kiñcanam sabbaloke na upādiyethāti. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā idampi suttam arahattanikūţeneva desesi, desanāpariyosāne ca pubbasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Saddhammappajjotikāya Cūļaniddesaṭṭhakathāya

Bhadrāvudhasuttaniddesavannanā niţthitā.

13. Udayamāņavasuttaniddesavaņņanā

74. Terasame Udayasutte—**aññāvimokkhan**ti paññānubhāvanijjhānam tam vimokkham pucchati.

Paṭhamenapi jhānena jhāyīti vitakkavicārapītisukhacittekaggatāsampayuttena pañcaṅgikena paṭhamajjhānena jhāyatīti jhāyī. Dutiyenāti
pītisukhacittekaggatāsampayuttena. Tatiyenāti sukhacittekaggatāsampayuttena. Catutthenāti upekkhācittekaggatāsampayuttena.
Savitakkasavicārenapi jhānena jhāyīti catukkanayapañcakanayesu
paṭhamajjhānena savitakkasavicārenapi jhānena jhāyatīti jhāyī.
Avitakkavicāramattenāti pañcakanaye dutiyena jhānena. Avitakkaavicārenāti dutiyatatiyādi-avasesajhānena. Sappītikenāti pītisampayuttena
dukatikajhānena. Nippītikenāti pītivirahitena tadavasesajhānena.
Sātasahagatenāti sukhasahagatena tikacatukkajhānena. Upekkhāsahagatenāti
catukkapañcakena. Suññatenapīti suññatavimokkhasampayuttena.
Animittenapīti aniccanimittaṁ dhuvanimittaṁ animittañca ugghātetvā

paṭiladdhena animittenapi jhānena jhāyatīti jhāyī. **Appaṇihitenapī**ti maggāgamanavasena paṇidhim sodhetvā pariyādiyitvā phalasamāpattivasena appanihitenapi. **Lokiyenapī**ti lokiyena pathamadutiyatatiyacatutthena.

Lokuttarenapīti teneva lokuttarasampayuttena. Jhānaratoti jhānesu abhirato. Ekattamanuyuttoti ekattam ekībhāvam anuyutto payutto. Sadatthagarukoti sakatthagaruko, ka-kārassāyam da-kāro kato. Sadatthoti ca arahattam veditabbam. Tam hi attūpanibaddhaṭṭhena attānam avijahanaṭṭhena attano paramatthaṭṭhena ca attano atthattā sakatthoti vuccati. Phalasamāpaṭṭisamāpaṭjianavasena sakatthagaruko,"nibbānagaruko"ti eke. Arajoti nikkileso. Virajoti vigatakileso. Nirajoti apanītakileso, "vitarajo"tipi pāṭho, soyevattho. Rajāpagatoti kilesehi dūribhūto. Rajavippahīnoti kilesappahīno. Rajavippayuttoti kilesehi mutto.

Pāsāṇake cetiyeti Pāsāṇapiṭṭhe Pārāyanasuttantadesitaṭṭhāne. Sabbossukkapaṭippassaddhattāti sabbesaṁ kilesa-ussukkānaṁ paṭippassaddhattā, nāsitattā āsīno.

Kiccākiccanti "idam kattabbam, idam na kattabban"ti evam manasā cintetabbam. Karanīyākaranīyanti kāyadvārena avassam idam karanīyam, idam na karanīyanti evam karanīyākaranīyam. Pahīnanti vissaṭṭham. Vasippattoti paguṇabhāvappatto.

75. Atha Bhagavā yasmā Udayo catutthajjhānalābhī, tasmāssa paṭiladdhajhānavasena nānappakārato aññāvimokkhaṁ dassento uparūparigāthamāha. Tattha **pahānaṁ kāmacchandānan**ti yadidaṁ paṭhamaṁ jhānaṁ nibbattentassa kāmacchandapahānaṁ, tampi aññāvimokkhanti pabrūmi. Evaṁ sabbapadāni yojetabbāni.

**Yā** cittassa akalyatāti cittassa gilānabhāvo. Gilāno hi akallakoti vuccati. Vinayepi vuttam "nāham bhante akallako"ti<sup>1</sup>.

Akammaññatāti cittagelaññasaṅkhātova akammaññatākāro. Olīyanāti olīyanākāro. Iriyāpathikacittaṁ hi iriyāpathaṁ sandhāretuṁ asakkontaṁ rukkhe vagguli viya khīle laggitaphāṇitavārako viya ca olīyati, tassa taṁ ākāraṁ sandhāya "olīyanā"ti vuttaṁ. Dutiyapadaṁ upasaggavasena vaḍḍhitaṁ. Līnāti avipphārikatāya paṭikuṭitaṁ. Itare dve ākārabhāvaniddesā. Thinanti sappipiṇḍo viya avipphārikatāya ghanabhāvena ṭhitaṁ. Thiyanāti ākāraniddeso. Thiyitabhāvo thiyitattaṁ, avipphāravaseneva thaddhatāti attho¹.

76. **Upekkhāsatisamsuddhan**ti catutthajjhāna-upekkhāsatīhi samsuddham. **Dhammatakkapurejavan**ti iminā tasmim catutthajjhānavimokkhe ṭhatvā jhānaṅgāni² vipassitvā adhigatam arahattavimokkham vadati. Arahattavimokkhassa hi maggasampayuttasammāsaṅkappādibhedo dhammatakko purejavo hoti. Tenāha "dhammatakkapurejavan"ti. **Avijjāya pabhedanan**ti etameva ca aññāvimokkham avijjāpabhedanasaṅkhātam nibbānam nissāya jātattā kāraṇopacārena "avijjāya pabhedanan"ti brūmīti.

Yā catutthe jhāne upekkhāti ettha upapattito ikkhatīti upekkhā, samam passati apakkhapatitā hutvā passatīti attho. Upekkhanāti ākāraniddeso. Ajjhupekkhanāti upasaggavasena padam vaḍḍhitam. Cittasamatāti cittassekaggabhāvo. Cittappassaddhatāti cittassa ūnātirittavajjitabhāvo. Majihattatāti cittassa majjhe thitabhāvo.

- 77. Evam avijjāpabhedavacanena vuttam nibbānam sutvā "tam kissa vippahānena vuccatī"ti pucchanto "kim su samyojano"ti gāthamāha. Tattha kim su samyojanoti kim samyojano. Vicāraņanti vicāraņakāraņam. Kissassa vippahānenāti kim nāmakassa assa dhammassa vippahānena.
- 78. Athassa Bhagavā tamattham byākaronto "nandisamyojano"ti gāthamāha. Tattha vitakkassāti kāmavitakkādiko vitakko assa.

- 79. Idāni tassa nibbānassa maggam pucchanto **"katham satassā"**ti gāthamāha. Tattha **viññāṇan**ti abhisankhāraviññāṇam.
- 80. Athassa maggam kathento Bhagavā "ajjhattañcā"ti gāthamāha. Tattha evam satassāti evam satassa sampajānassa. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā idampi suttam arahattanikūṭeneva desesi, desanāpariyosāne ca pubbasadisova dhammābhisamayo ahosīti.

Saddhammappajjotikāya Cūlaniddesatthakathāya

Udayamāņavasuttaniddesavaņņanā niţţhitā.

# 14. Posālamāņavasuttaniddesavaņņanā

81. Cuddasame Posālasutte—yo atītam ādisatīti yo Bhagavā attano ca paresañca "ekampi jātin"ti-ādibhedam atītam ādisati.

Ekampi jātinti ekampi paṭisandhimūlakaṁ cutipariyosānaṁ ekabhavapariyāpannaṁ khandhasantānaṁ. Esa nayo dvepi jātiyoti-ādīsu. Anekepi saṁvaṭṭakappeti-ādīsu pana parihāyamāno kappo saṁvaṭṭakappo, tadā sabbesaṁ brahmaloke sannipatanato¹. Vaḍḍha² māno kappo vivaṭṭakappo, tadā brahmalokato sattānaṁ vivaṭṭanato. Tattha saṁvaṭṭena saṁvaṭṭaṭṭhāyī gahito hoti taṁmūlakattā, vivaṭṭena ca vivaṭṭaṭṭhāyī. Evaṁ hi sati yāni tāni. "Cattārimāni bhikkhave kappassa asaṅkhyeyyāni, katamāni cattāri? Saṁvaṭṭo saṁvaṭṭaṭṭhāyī vivaṭṭo vivaṭṭaṭṭhāyī"ti vuttāni³, tāni pariggahitāni honti. Saṁvaṭṭakappe vivaṭṭakappeti ca kappassa addhaṁ gahetvā vuttaṁ. Saṁvaṭṭavivaṭṭakappeti sakalaṁ kappaṁ gahetvā vuttaṁ. Kathaṁ anussaratīti ce? Amutrāsinti-ādinā nayena. Tattha amutrāsinti amumhi saṁvaṭṭakappe ahaṁ amumhi bhave vā yoniyā vā gatiyā vā viññāṇaṭṭhitiyā vā sattāvāse vā sattanikāye vā āsiṁ. Evaṁnāmoti Tisso vā Phusso vā. Evaṁgottoti Kaccāno vā Kassapo

vā. Idamassa atītabhave attano nāmagottānussaraņavasena vuttam. Sace pana tasmim kāle attano vaņņasampattim vā lūkhapaņītajīvitabhāvam vā sukhadukkhabahulatam vā appāyukadīghāyukabhāvam vā anussaritukāmo, tampi anussaratiyeva. Tenāha "evamvaņņo evamāyupariyanto"ti. Tattha evamvaņņoti odāto vā sāmo vā. Evamāhāroti sālimamsodanāhāro vā pavattaphalabhojano vā. Evam sukhadukkhapaṭisamvedīti anekappakārena kāyikacetasikānam sāmisanirāmisādippabhedānam vā sukhadukkhānam paṭisamvedī. Evamāyupariyantoti evam vassasataparamāyupariyanto vā caturāsīti kappasahassaparamāyupariyanto vā.

So tato cuto amutra udapādinti so aham tato bhavato yonito gatito viñnāṇaṭṭhitito sattāvāsato sattanikāyato vā cuto puna amukasmim nāma bhave yoniyā gatiyā viñnāṇaṭṭhitiyā sattāvāse sattanikāye vā udapādim. Tatrāpāsinti atha tatrāpi bhave yoniyā gatiyā viñnāṇaṭṭhitiyā sattāvāse sattanikāye vā puna ahosim. Evamnāmoti-ādi vuttanayameva.

Api ca—yasmā amutrāsinti idam anupubbena ārohantassa yāvadicchakam anussaraṇam. So tato cutoti paṭinivattantassa paccavekkhaṇam. Tasmā idhūpapannoti imissā idhūpapattiyā anantaramevassa upapattiṭṭhānam sandhāya amutra udapādinti idam vuttanti veditabbam. Tatrāpāsinti evamādi panassa tatrā imissā upapattiyā antare upapattiṭṭhāne nāmagottādīnam anussaraṇadassanattham vuttam. So tato cuto idhūpapannoti svāham tato anantarūpapattiṭṭhānato cuto idha asukasmim nāma khattiyakule vā brāhmaṇakule vā nibbatto.

Iti evam. Sākāram sa-uddesanti nāmagottavasena sa-uddesam, vaṇṇādivasena sākāram. Nāmagottena hi satto "Tisso Kassapo"ti uddisiyati, vaṇṇādīhi "Odāto sāmo"ti nānattato paññāyati. Tasmā nāmagottam uddeso, itare ākārāti<sup>1</sup>.

\_\_\_\_\_

Pubbenivāsanti pubbe atītajātīsu nivuṭṭhakkhandhā pubbenivāso. Nivuṭṭhāti ajjhāvuṭṭhā anubhūto attano santāne uppajjitvā niruddhā, nivuṭṭhadhammā vā. Nivuṭṭhāti gocaranivāsena nivuṭṭhā, attano viññāṇena viññātā paricchinnā, paraviññāṇena viññātāpi vā chinnavaṭumakānussaraṇādīsu. Te Buddhānaṁyeva labbhanti. Taṁ pubbenivāsaṁ ādisati kathi katheti. Paresaṁ atītanti aññesaṁ parapuggalānaṁ pubbenivāsaṁ ekampi jātintiādinā nayena ādisati¹.

Mahāpadāniyasuttantanti mahāpurisānam apadānaniyuttam Mahāpadānasuttam². Mahāsudassaniyasuttantanti mahāsudassanassa sampattiyuttam Mahāsudassanasuttam³. Mahāgovindiyasuttantanti Mahāgovindabrāhmaṇassa apadānaniyuttam Mahāgovindasuttam⁴. Māghadeviyasuttantanti Maghadevarañño apadānaniyuttam Maghadevasuttam⁵. Satānusāriñāṇam hotīti pubbenivāsānussatisampayuttañānam hoti.

Yāvatakam ākankhatīti yattakam nātum icchati, tattakam jānissāmīti ñāṇam pesesi. Athassa dubbalapattapute pakkhandanārāco viya appatihatam anivāritam nānam gacchati. Tena vāvatakam ākankhati, tāvatakam anussarati. **Bodhijan**ti bodhiyā mūle jātam. **Nānam uppajiatī**ti catumaggañāṇam uppajjati. Ayamantimā jātīti tena ñāṇena jātimūlassa pahīnattā puna "ayamantimā jāti, natthi dāni punabbhavo"ti<sup>6</sup> aparampi nānam uppajjati. **Indriyaparopariyattañāṇan**ti ettha upari "sattānan"ti padam idheva āharitvā sattānam indriyaparopariyattañānanti yojetabbam. Parāni ca aparāni ca "parāparānī"ti vattabbe sandhivasena ro-kāram katvā "paroparānī"ti vuccati. Paroparānam bhāvo paropariyam, paropariyameva paropariyattam, veneyyasattanam saddhadinam pancannam indriyanam paropariyattam indriyaparopariyattam, indriya paropariyattassa ñānam indriyaparopariyattañānam, indriyānam uttamānuttamabhāvañānanti attho. "Indriyavarovariyattañāṇan" tipi pāṭho, varāni ca avarāni ca varovariyāni, varovariyānam bhāvo varovariyattanti yojetabbam. Avariyānīti ca uttamānīti attho. Atha vā—parāni ca

<sup>1.</sup> Visuddhi 2. 44; Vi-Ttha 1. 128 pitthādīsupi Passitabbam.

<sup>3.</sup> Dī 2. 139 piṭṭhādīsu.

<sup>5.</sup> Ma 2. 262 piţţhādīsu.

<sup>2.</sup> Dī 2. 1 pitthādīsu.

<sup>4.</sup> Dī 2. 178 piţthādīsu.

<sup>6.</sup> Dī 2. 13 pitthe.

oparāni ca paroparāni, tesam bhāvo paropariyattanti yojetabbam. **Oparānī**ti ca orānīti vuttam hoti, lāmakānīti attho "paroparāyassa samecca dhammā"tiādīsu viya<sup>1</sup>. "Indriyaparopariyatte ñāṇan"ti bhummavacanenapi pāṭho<sup>2</sup>.

Tathāgatassāti yathā Vipassi-ādayo pubbakā isayo āgatā, tathā āgatassa. Yathā ca te gatā, Tathāgatassa. Tathāgatabalanti añnehi asādhāraṇam Tathāgatasseva balam. Yathā vā pubbabuddhānam balam puñnussayasampattiyā āgatam, tathā āgatabalantipi attho. Tattha duvidham Tathāgatassa balam kāyabalanca ñāṇabalanca. Tesu kāyabalam hatthikulānusārena veditabbam. Vuttam hetam porāṇehi—

"Kāļāvakañca Gaṅgeyyaṁ, Paṇḍaraṁ Tambapiṅgalaṁ. Gandhamaṅgalahemañca, Uposathachaddantime dasā"ti³.

Yadetam pakatihatthiggaṇanāya hatthīnam koṭisahassassa purisagaṇanāya dasannam purisakoṭisahassānam balam hoti, idam tāva Tathāgatassa kāyabalam. Ñāṇabalam pana mahāsīhanāde<sup>4</sup> āgatam dasabalañāṇam catuvesārajjañāṇam aṭṭhasu parisāsu akampanañāṇam catuyoniparicchedakañāṇam pañcagatiparicchedakañāṇam samyuttake<sup>5</sup> āgatāni tesattati ñāṇāni sattasattati ñāṇāni evam aññānipi anekāni ñāṇasahassāni, etam ñāṇabalam nāma. Idhāpi ñāṇabalameva adhippetam, ñāṇañi akampiyaṭṭhena upathambhakaṭṭhena ca balanti<sup>6</sup> vuttam.

**Sattānam āsayānusaye ñāṇan**ti ettha rūpādīsu khandhesu chandarāgena sattā visattāti sattā. Vuttam hetam Bhagavatā—

"Rūpe kho rādha yo chando yo rāgo yā nand $\bar{\imath}$  yā taṇhā, tatra satto tatra visatto, tasmā 'satto'ti

<sup>1.</sup> Am 1. 312; Khu 1. 348 pitthesu. 2. Patisam-Ttha 1. 53 pitthādīsu passitabbam.

<sup>3.</sup> Ma-Ţṭha 1. 331; Sam-Ṭṭha 2. 41; Am-Ṭṭha 3. 293; Abhi-Ṭṭha 2. 380; Udāna-Ttha 364; Patisam-Ttha 2. 230 pitthādīsu.

<sup>4.</sup> Ma 1. 97 piṭṭhādīsu. 5. Saṁ 1. 290 piṭṭhādīsu.

<sup>6.</sup> Abhi-Ttha 2. 380; Patisam-Ttha 2. 230 pitthādīsupi passitabbam.

vuccati. Vedanāya. Sankhāresu. Vinnāņe yo chando yo rāgo yā nandī yā tanhā, tatra satto tatra visatto, tasmā 'satto'ti vuccatī''ti'l.

Akkharacintakā pana attham avicāretvā "nāmamattametan"ti icchanti. Yepi attham vicārenti, te satvayogena sattāti icchanti. Tesam sattānam āsayanti nissayanti etthāti āsayo, micchādiṭṭhiyā sammādiṭṭhiyā vā kāmādīhi nekkhammādīhi vā paribhāvitassa cittasantānassetam adhivacanam. Sattasantāne anusenti anupavattantīti anusayā, thāmagatānam kāmarāgādīnam etam adhivacanam. Āsayo ca anusayo ca āsayānusayo. Jātiggahaṇena ca dvandasamāsavasena ca ekavacanam veditabbam. Yasmā caritādhimuttiyo āsayānusayasaṅgahitā, tasmā uddese caritādhimuttīsu ñāṇāni āsayānusayañāṇeneva saṅgahetvā "āsayānusaye ñāṇan"ti vuttam.

Yamakapāţihīre ñāṇanti ettha aggikkhandha-udakadhārādīnam apubbam acarimam sakim yeva pavattito yamakam, assaddhiyādīnam paṭipakkhadhammānam haraṇato pāṭihīram, yamakanca tam pāṭihīramcāti yamakapāṭihīram.

Mahākaruṇāsamāpattiyā ñāṇanti ettha paradukkhe sati sādhūnam hadayakampanam karotīti karuṇā, kināti vā paradukkham himsati vināsetīti karuṇā, kirīyati vā dukkhitesu pharaṇavasena pasārīyatīti karuṇā, pharaṇakammavasena kammaguṇavasena ca mahatī karuṇā mahākaruṇā, samāpajjanti etam mahākāruṇikāti samāpatti, mahākaruṇā ca sā samāpatti cāti mahākaruṇāsamāpatti, tassam mahākaruṇāsamāpattiyam. Tam sampayuttam vā ñānam.

Sabbaññutaññāṇaṁ anāvaraṇañāṇanti ettha pañcaneyyapathappabhedaṁ sabbaṁ aññāsīti sabbaññū, sabbaññussa bhāvo sabbaññutā, sabbaññutā eva ñāṇaṁ sabbaññutāñāṇanti vattabbe sabbaññutaññāṇanti vuttaṁ. Saṅkhatāsaṅkhatādibhedā sabbadhammā hi saṅkhāro vikāro lakkhaṇaṁ nibbānaṁ paññattīti pañceva neyyapathā honti. Āvajjanapaṭibaddhattā eva hi natthi tassa āvarananti tadeva anāvaranañānanti vuccati².

Sabbattha asaṅgamappaṭihatamanāvaraṇañāṇanti ettha atītānāgatapaccuppannesu asaṅgaṁ saṅgavirahitaṁ appaṭihataṁ paṭipakkhavirahitaṁ hutvā pavattaṁ āvaraṇavirahitaṁ ñāṇaṁ.

### Anāgatampi ādisatīti—

"Imasmim bhaddake kappe, tayo āsimsu nāyakā.

Ahametarahi Sambuddho, Metteyyo cāpi hessatī"ti ca<sup>1</sup>—

"Asītivassasahassāyukesu bhikkhave manussesu Metteyyo nāma Bhagavā loke uppajjissati Araham Sammāsambuddho Vijjācaraṇasampanno"ti ca<sup>2</sup>—

"Atha kho bhikkhave Saṅkho nāma rājā yo so yūpo raññā Mahāpanādena kārāpito, taṁ yūpaṁ ussāpetvā ajjhāvasitvā taṁ datvā vissajjitvā samaṇa brāhmaṇa kapaṇaddhikavaṇibbakayācakānaṁ dānaṁ datvā Metteyyassa Bhagavato Arahato Sammāsambuddhassa santike kesamassuṁ ohāretvā kāsāyāni vatthāni acchādetvā agārasmā anagāriyaṁ pabbajissatī"ti ca²—

"Anāgate Aṭṭhissaro nāma paccekasambuddho bhavissatī"ti<sup>3</sup> ca, "Sumanissaro nāma paccekasambuddho<sup>4</sup> bhavissatī"ti ca—

ādinā nayena Devadattādīnam anāgatam ācikkhati. Paccuppannampi ādisatīti idam pākaṭameva.

82. **Vibhūtarūpasaññissā**ti samatikkantarūpasaññissa.

Sabbakāyappahāyinoti tadaṅgavikkhambhanavasena sabbarūpakāyapahāyino, pahīnarūpabhavapaṭisandhikassāti adhippāyo. Natthi kiñcīti passatoti viññāṇābhāvadassanena "natthi kiñcī'ti passato, ākiñcaññāyatanalābhinoti vuttaṁ hoti. Nāṇaṁ sakkā'nupucchāmīti sakkāti Bhagavantaṁ ālapanto āha. Tassa puggalassa ñāṇaṁ pucchāmi, kīdisaṁ icchitabbanti. Kathaṁ neyyāti kathañca netabbo, kathamassa uttariñāṇaṁ uppādetabbanti.

<sup>1.</sup> Khu 4. 383 pitthe Buddhavamse.

<sup>3.</sup> Khu 11. 116 pitthe.

<sup>2.</sup> Dī 3. 63 piṭṭhādīsu.

<sup>4.</sup> Sumanissaronāma Paccekabuddho (Ka)

Katamā rūpasaññāti ettha rūpasaññāti saññāsīsena

vuttarūpāvacarajhānañceva tadārammaṇañca. Rūpāvacarajhānampi hi rūpanti vuccati "rūpī rūpāni passatī'ti-ādīsu¹. Tassa ārammaṇampi "bahiddhā rūpāni passati suvaṇṇadubbaṇṇānī"ti-ādīsu². Tasmā idha rūpe saññā rūpasaññāti evaṁ saññāsīsena rūpāvacarajhānassetaṁ adhivacanaṁ. Rūpaṁ saññā āssāti rūpasaññā, rūpamassa nāmanti vuttaṁ hoti. Evaṁ pathavīkasiṇādibhedassa tadārammaṇassa cetaṁ adhivacananti veditabbaṁ. Idha pana kusalavipākakiriyavasena pañcadasajhānasaṅkhātā rūpasaññā eva adhippetā. **Rūpāvacarasamāpattiṁ samāpannassa vā**ti rūpāvacarakusalajjhānasamāpattiṁ samāpannassa. **Upapannassa vā**ti vipākajjhānavasena tasmiṁ bhave upapannassa.

**Diṭṭhadhammasukhavihārissa vā**ti imasmim yeva attabhāve kiriyājhānam samāpajjitvā sukham uppādetvā viharantassa. **Arūpasamāpattiyo**ti ākāsānancāyatanādīni. **Paṭiladdhassā**ti uppādetvā ṭhitassa. **Rūpasaññā vibhūtā hontī**ti rūpasaññā apagatā honti. **Vigatā**ti vināsitā. "Abhāvitā"tipi<sup>3</sup> pāṭho, sundaro.

Tadangasamatikkamāti tadangappahānavasena atikkamena. Vikkhambhanappahānena pahīnoti arūpajjhānapaṭilābhena vikkhambhanena pahīno. Tassa rūpakāyoti tassa arūpasamāpattipaṭilābhino arūpapuggalassa rūpāvacarakāyo.

Ākiñcaññāyatananti ettha nāssa kiñcananti akiñcanam, antamaso bhaṅgamattampi assa avasiṭṭhaṁ natthīti vuttaṁ hoti. Akiñcanassa bhāvo ākiñcaññaṁ, ākāsānañcāyatanaviññāṇāpagamassetaṁ adhivacanaṁ, taṁ ākiñcaññaṁ adhiṭṭhānaṭṭhena imissā saññāya āyatananti ākiñcaññāyatanaṁ, ākāse pavattitaviññāṇāpagamārammaṇassa jhānassetaṁ adhivacanaṁ. Viññāṇañcāyatanasamāpattiṁ sato samāpajjitvāti taṁ viññāṇañcāyatanaṁ satokārī hutvā samāpajjitvā. Tato vuṭṭhahitvāti satokārī hutvā tāya samāpattiyā vuṭṭhāya. Taññeva viññāṇanti taṁ ākāse pavattitaṁ mahaggataviññāṇaṁ. Abhāvetīti vināseti. Vibhāvetīti vividhā nāseti⁴. Antaradhāpetīti adassanaṁ gameti.

<sup>1.</sup> Abhi 1. 65; Khu 9. 231 piṭṭhādīsu.

<sup>3.</sup> Vibhāvitātipi (Sī, Syā, I)

<sup>2.</sup> Abhi 1. 59 pitthādīsu.

<sup>4.</sup> Viddhamseti (Sī)

Katham so netabboti so puggalo kenappakārena jānitabbo. Vinetabboti nānāvidhena jānitabbo. Anunetabboti punappunam cittena katham gamayitabbo.

83. Athassa Bhagavā tādise puggale attano appaṭihatañāṇataṁ pakāsetvā taṁ ñāṇaṁ byākātuṁ gāthamāha. Tattha viññāṇaṭṭhitiyo sabbā, abhijānaṁ Tathāgatoti abhisaṅkhāravasena catasso paṭisandhivasena sattāti evaṁ sabbā viññāṇaṭṭhitiyo abhijānanto Tathāgato. Tiṭṭhantamenaṁ jānātīti kammābhisaṅkhāravasena tiṭṭhametaṁ puggalaṁ jānāti "āyatiṁ ayaṁ evaṁgatiko bhavissatī"ti. Dhimuttanti ākiñcaññāyatanādīsu adhimuttaṁ. Tapparāyaṇanti tammayaṁ.

Viññānatthitiyoti patisandhiviññānassa thānāni saviññānakā khandhā eva. Tattha seyyathāpīti nidassanatthe nipāto yathā manussāti attho. Aparimāņesupi hi cakkavāļesu aparimāņānam manussānam vannasanthānādivasena dvepi ekasadisā natthi. Yepi hi katthaci yamakabhātaro vannena vā santhānena vā sadisā honti. Tepi ālokitavilokitādīhi visadisāva honti. Tasmā "nānattakāyā"ti vuttā. Patisandhisañña pana nesam tihetukapi duhetukapi ahetukapi hoti. Tasma nānattasaññino"ti vuttā. Ekacce ca devāti cha kāmāvacaradevā. Tesu hi kesañci kāyo nīlo hoti, kesañci pītakādivanno. Saññā pana nesam tihetukāpi duhetukāpi hoti, ahetukā na hoti. Ekacce ca vinipātikāti catu-apāyavinimuttā Punabbasumātā yakkhinī Piyankaramātā Phussamittā Dhammaguttāti evamādayo aññe ca vemānikā petā. Etesam hi odātakāļa manguracchavi sāmavaņņādivasena ceva kisa thūla rassa dīghavasena ca kāyo nānā hoti, manussānam viya tihetukaduhetukāhetukavasena saññāpi. Te pana devā viya na mahesakkhā, kapaṇamanussā viya appesakkhā dullabhaghāsacchādanā dukkhapīlitā viharanti. Ekacce kālapakkhe dukkhitā junhapakkhe sukhitā honti, tasmā sukhasamussayato vinipatitattā vinipātikāti vuttā. Ye panettha tihetukā, tesam dhammābhisamayopi hoti Piyankaramātādīnam viya.

Brahmakāyikāti brahmapārisajjabrahmapurohita mahābrahmāno.

Paṭhamābhinibbattāti te sabbepi paṭhamajjhānena nibbattā. Brahmapārisajjā pana parittena, brahmapurohitā majjhimena, kāyova nesam vipphārikataro hoti. Mahābrahmāno paṇītena, kāyo pana nesam ativipphārikataro hoti. Iti te kāyassa nānattā, paṭhamajjhānavasena saññāya ekattā nānattakāyā ekattasaññinoti vuttā. Yathā ca te, evam catūsu apāyesu sattā. Nirayesu hi kesañci gāvutam, kesañci aḍḍhayojanam, kesañci tigāvutam attabhāvo hoti, Devadattassa pana yojanasatiko jāto. Tiracchānesupi keci khuddakā honti, keci mahantā. Pettivisayesupi keci saṭṭhihatthā, keci asītihatthā honti, keci suvaṇṇā, keci dubbaṇṇā. Tathā Kālakañcikā asurā. Api cettha Dīghapiṭṭhikapetā nāma saṭṭhiyojanikāpi honti. Saññā pana sabbesampi akusalavipākāhetukāva hoti. Iti āpāyikāpi nānattakāyā ekattasaññinoti saṅkham gacchanti.

Ābhassarāti daṇḍa-ukkāya acci viya etesam sarīrato ābhā chijjitvā chijjitvā patantī viya sarati visaratīti Ābhassarā. Tesu pañcakanaye dutiyatatiyajjhānadvayam parittam bhāvetvā upapannā Parittābhā nāma honti. Majjhimam bhāvetvā upapannā Appamāṇābhā nāma honti. Paṇītam bhāvetvā upapannā ābhassarā nāma honti. Idha pana ukkaṭṭhaparicchedavasena sabbe gahitā. Sabbesam hi tesam kāyo ekavipphārova hoti, saññā pana avitakkavicāramattā ca avitakka-avicārā cāti nānā.

Subhakiṇhāti subhena vokiṇṇā, subhena sarīrappabhāvaṇṇena ekagghanāti attho. Etesaṁ hi na ābhassarānaṁ viya chijjitvā chijjitvā pabhā gacchatīti. Catukkanaye tatiyassa pañcakanaye catukkassa parittamajjhimapaṇītassa jhānassa vasena parittasubhaappamāṇasubhasubhakiṇhā nāma hutvā nibbattanti. Iti sabbepi te ekattakāyā ceva catutthajjhānasaññāva ekattasaññino cāti veditabbā. Vehapphalāpi catutthaviññāṇaṭṭhitimeva bhajanti. Asaññasattā viññāṇābhāvā ettha saṅgahaṁ na gacchanti, sattāvāsesu gacchanti.

Suddhāvāsā vipaṭṭapakkhe ṭhitā, na sabbakālikā, kappasatasahassampi asaṅkhyeyyampi Buddhasuññe loke na uppajjanti.
Solasakappasahassabbhantare Buddhesu uppannesuyeva uppajjanti.
Dhammacakkapavattissa¹ Bhagavato khandhāvārasadisā honti. Tasmā neva viññāṇaṭṭhitiṁ, na ca sattāvāsaṁ bhajanti. Mahāsīvatthero pana "na kho pana so Sāriputta āvāso sulabharūpo, yo mayā anāvuṭṭhapubbo iminā dīghena addhunā aññatra suddhāvāsehi devehīti iminā suttena² suddhāvāsāpi catutthaviññāṇaṭṭhitiṁ catutthasattāvāsañca bhajantī"ti vadati, taṁ appatibāhitattā suttassa anuññātaṁ³.

Sabbaso rūpasaññānam samatikkamāti ettha sabbasoti sabbākārena, sabbāsam vā anavasesānanti attho. Rūpasaññānanti saññāsīsena vuttarūpāvacarajjhānānañceva tadārammaṇānañca. Rūpāvacarajjhānampi hi rūpanti vuccati "rūpī rūpāni passatī"ti-ādīsu<sup>4</sup>, tassa ārammaṇampi "bahiddhā rūpāni passati suvaṇṇadubbaṇṇānī"ti-ādīsu<sup>5</sup>. Tasmā idha "rūpe saññā rūpasaññā"ti evam saññāsīsena vuttarūpāvacarajjhānassetam adhivacanam. Rūpam saññā assāti rūpasaññā, rūpamassa nāmanti vuttam hoti. Evam pathavīkasiṇādibhedassa tadārammaṇassa cetam adhivacananti veditabbam.

Samatikkamāti virāgā nirodhā ca. Kiṁ vuttaṁ hoti? Etāsaṁ kusalavipākakiriyavasena pañcadassannaṁ jhānasaṅkhātānaṁ rūpasaññānaṁ etesañca pathavīkasiṇādivasena aṭṭhannaṁ ārammaṇasaṅkhātānaṁ rūpasaññānaṁ sabbākārena anavasesānaṁ vā virāgā ca nirodhā ca virāgahetu ceva nirodhahetu ca ākāsānañcāyatanaṁ upasampajja viharati. Na hi sakkā sabbaso anatikkantarūpasaññena etaṁ upasampajja viharitunti. Tattha yasmā ārammaṇe avirattassa saññāsamatikkamo na hoti, samatikkantāsu ca saññāsu ārammaṇaṁ samatikkantameva hoti. Tasmā ārammaṇasamatikkamaṁ avatvā—

"Tattha katamā rūpasaññā? Rūpāvacarasamāpattim samāpannassa vā upapannassa vā ditthadhammasukhavihārissa vā saññā sañjānanā

<sup>1.</sup> Sam 3. 368; Vi 3. 14; Khu 9. 329 pitthādīsu.

<sup>3.</sup> Am-Ţtha 3. 163; Paţisam-Ţtha 1. 104 piţthādīsu.

<sup>4.</sup> Abhi 1. 65; Khu 9. 231 pitthādīsu.

<sup>2.</sup> Ma 1. 116 pitthe.

<sup>5.</sup> Abhi 1. 59 pitthādīsu.

sañjānitattam, imā vuccanti rūpasaññāyo. Imā rūpasaññāyo atikkanto hoti vītikkanto samatikkanto, tena vuccati sabbaso rūpasaññānam samatikkamā"ti—

evam Vibhange<sup>1</sup> saññānamyeva samatikkamo vutto. Yasmā pana ārammaṇasamatikkamena pattabbā etā samāpattiyo, na ekasmim yeva ārammaṇe paṭhamajjhānādīni viya, tasmā ayam ārammaṇasamatikkamavasenāpi atthavaṇṇanā katāti veditabbā.

Paṭighasaññānaṁ atthaṅgamāti cakkhādīnaṁ vatthūnaṁ rūpādīnaṁ ārammaṇānañca paṭighātena uppannā saññā paṭighasaññā, rūpasaññādīnaṁ etaṁ adhivacanaṁ. Yathāha "tattha katamā paṭighasaññā? Rūpasaññā saddasaññā gandhasaññā rasasaññā phoṭṭhabbasaññā, imā vuccanti paṭighasaññāyo"ti¹. Tāsaṁ kusalavipākānaṁ pañcannaṁ akusalavipākānaṁ pañcannanti sabbaso dasannaṁ paṭighasaññānaṁ atthaṅgamā pahānā asamuppādā, appavattiṁ katvāti vuttaṁ hoti.

Kāmañcetā paṭhamajjhānādīni samāpannassāpi na santi, na hi tasmim samaye pañcadvāravasena cittam pavattati, evam santepi aññattha pahīnānam sukhadukhānam catutthajjhāne viya sakkāyadiṭṭhādīnam tatiyamagge viya ca imasmimyeva jhāne ussāhajananattham imassa jhānassa pasamsāvasena etāsam ettha vacanam veditabbam. Atha vā—kiñcāpi tā rūpāvacaram samāpannassa na santi, atha kho na pahīnattā na santi, na hi rūpavirāgāya rūpāvacarabhāvanā samvattati, rūpāyattā ca etāsam pavatti, ayam pana bhāvanā rūpavirāgāya samvattati. Tasmā tā ettha "pahīnā"ti vattum vaṭṭati. Na kevalañca vattum, ekamseneva evam dhāretumpi vaṭṭati. Tāsam hi ito pubbe appahīnattāyeva "paṭhamajjhānam samāpannassa saddo kaṇṭako"ti² vutto Bhagavatā. Idha ca pahīnattāyeva arūpasamāpattīnam āneñjatā santavimokkhatā ca vuttā "Āļāro ca Kālāmo arūpam samāpanno pañcamattāni sakaṭasatāni nissāya nissāya atikkantāni neva addasa, na pana saddam assosī"ti³.

Nānattasaññānam amanasikārāti nānatte gocare pavattānam saññānam, nānattānam vā saññānam. Yasmā hi etā—

"Tattha katamā nānattasaññā? Asamāpannassa manodhātusamaṅgissa vā manoviññāṇadhātusamaṅgissa vā saññā sañjānanā sañjānitattaṁ, imā vuccanti nānattasaññāyo"ti—

evam Vibhange¹ vibhajitvā vuttāva idha adhippetā asamāpannassa manodhātumanoviñnāṇadhātusangahitā sañnā rūpasaddādibhede nānatte nānāsabhāve gocare pavattanti. Yasmā cetā aṭṭha kāmāvacarakusalasañnā dvādasa akusalasañnā ekādasa kāmāvacarakusalavipākasañnā dve akusalavipākasañnā ekādasa kāmāvacarakiriyasañnāti evam catucattālīsampi sañnā nānattā nānāsabhāvā añnamannāmam asadisā, tasmā "nānattasañnā"ti vuttā. Tāsam sabbaso nānattasañnānam amanasikārā anāvajjanā asamannāhārā apaccavekkhaṇā. Yasmā tā nāvajjati na manasikaroti na paccavekkhati, tasmāti vuttam hoti.

Yasmā cettha purimā rūpasaññā paṭighasaññā ca iminā jhānena nibbatte bhavepi na vijjanti, pageva tasmim bhave imam jhānam upasampajja viharaṇakāle, tasmā tāsam "samatikkamā atthaṅgamā"ti dvedhāpi abhāvoyeva vutto. Nānattasaññāsu pana yasmā aṭṭha kāmāvacarakusalasaññā nava kiriyasaññā dasa akusalasaññāti imā sattavīsati saññā iminā jhānena nibbatte bhave vijjanti, tasmā tāsam "amanasikārā"ti vuttanti veditabbam. Tatrāpi hi imam jhānam upasampajja viharanto tāsam amanasikārāyeva upasampajja viharati, tā pana manasikaronto asamāpanno hotīti. Saṅkhepato cettha "rūpasaññānam samatikkamā"ti iminā sabbarūpāvacaradhammānam pahānam vuttam. "Paṭighasaññānam atthaṅgamā nānattasaññānam amanasikārā"ti iminā sabbesam kāmāvacaracittacetasikānañca pahānam amanasikāro ca vuttoti veditabbo².

Iti Bhagavā pannarasannam rūpasaññānam samatikkamena dasannam paṭighasaññānam atthamamena catucattālīsāya nānattasaññānam amanasikārenāti tīhi padehi ākāsānañcāyatanasamāpattiyā vaṇṇam kathesi. Kim kāraṇāti ce? Sotūnam ussāhajananatthañceva palobhanatthañca. Sace hi

keci paṇḍitā vadeyyuṁ "Satthā ākāsānañcāyatanasamāpattiṁ nibbattethāti vadati, ko nu kho etāya nibbattitāya attho, ko ānisaṁso"ti. "Te evaṁ vattuṁ mā labhantū"ti imehi ākārehi samāpattiyā vaṇṇaṁ kathesi. Tañhi nesaṁ sutvā evaṁ bhavissati "evaṁ santā kira ayaṁ samāpatti evaṁ paṇītā, nibbattessāma nan"ti, athassā nibbattanatthāya ussāhaṁ karissantīti.

Palobhanatthañcāpi tesam etissā vaṇṇam kathesi Visakaṇṭakavāṇijoviya, Visakaṇṭakavāṇijo nāma guļavāṇijo vuccati. So kira guļa phāṇitakhaṇḍa sakkarādīni sakaṭena adāya paccantagāmam gantvā "Visakaṇṭakam gaṇhatha, Visakaṇṭakam gaṇhathā"ti ugghosesi. Tam sutvā gāmikā "visam nāma kakkhaļam, yo nam khādati, so marati, kaṇṭakopi vijjhitvā māreti, ubhopete kakkhaļā, ko ettha ānisamso"ti gehadvārāni thakesum, dārake ca palāpesum. Tam disvā vāṇijo "avohārakusalā ime gāmikā, handa ne upāyena gaṇhāpemī"ti "atimadhuram gaṇhatha, atisādum gaṇhatha, guļam phāṇitam sakkaram samaggham¹ labbhati, kūṭamāsakakūṭakahāpaṇādīhipi labbhatī"ti ugghosesi. Tam sutvā gāmikā haṭṭhapahaṭṭhā nikkhantā bahumpi mūlam datvā gahesum.

Tattha vāṇijassa "Visakaṇṭakaṁ gaṇhathā"ti ugghosanaṁ viya Bhagavato "ākāsānañcāyatanasamāpattiṁ nibbattethā"ti vacanaṁ. "Ubhopete kakkhaļā, ko ettha ānisaṁso"ti gāmikānaṁ cintanaṁ viya "Bhagavā 'ākāsānañcāyatanaṁ nibbattethā'ti āha, ko nu kho ettha ānisaṁso, nāssa guṇaṁ jānāmā"ti sotūnaṁ cintanaṁ. Athassa vāṇijassa "atimadhuraṁ gaṇhathā"ti-ādivacanaṁ viya Bhagavato rūpasaññāsamatikkamanādikaṁ ānisaṁsappakāsanaṁ. Idañhi sutvā te bahumpi mūlaṁ datvā gāmikā viya guḷaṁ "iminā ānisaṁsena palobhitacittā mahantampi ussāhaṁ katvā imaṁ samāpattiṁ nibbattessantī"ti ussāhajananatthaṁ palobhanatthañca kathesi.

Ākāsānañcāyatanūpagāti ettha nāssa antoti anantam, ākāsam anantam ākāsānantam, ākāsānantam eva ākāsānancam, tam ākāsānancam adhiṭṭhānaṭṭhena āyatanamassa sasampayuttadhammassa jhānassa devānam devāyatanamivāti ākāsānancāyatanam. Kasiņugghāṭimākāsassetam adhivacanam. Tattha jhānam nibbattetvā paṭisandhivasena ākāsānancāyatanabhavam upagatā ākāsānancāyatanūpagā. Ito paresu visesamattameva vannayissāma¹.

Ākāsānañcāyatanaṁ samatikkammāti ettha tāva pubbe vuttanayena ākāsānañcaṁ āyatanamassa adhiṭṭhānaṭṭhenāti jhānampi ākāsānañcāyatanaṁ, vuttanayeneva ārammaṇampi. Evametaṁ jhānañca ārammaṇañcāti ubhayampi appavattikaraṇena ca amanasikaraṇena ca samatikkamitvāva yasmā idaṁ viññāṇañcāyatanaṁ upasampajja viharitabbaṁ, tasmā ubhayampetaṁ ekajjhaṁ katvā "ākāsānañcāyatanaṁ samatikkammā"ti idaṁ vuttanti veditabbaṁ.

Viññāṇañcāyatanūpagāti ettha pana "anantan"ti manasikātabbavasena nāssa antoti anantam, anantameva ānañcam, viññāṇam ānañcam "viññāṇānañcan"ti avatvā "viññāṇañcan"ti vuttam. Ayam hettha rūļhīsaddo. Tadeva viññāṇañcam adhiṭṭhānaṭṭhena āyatananti viññāṇañcāyatanam. Tattha jhānam nibbattetvā viññāṇañcāyatanabhāvam upagatā viññāṇañcāyatanūpagā.

Viññāṇañcāyatanaṁ samatikkammāti etthapi pubbe vuttanayeneva viññāṇañcaṁ āyatanamassa adhiṭṭhānaṭṭhenāti jhānampi viññāṇañcāyatanaṁ, vuttanayeneva ca ārammaṇampi. Evametaṁ jhānañca ārammaṇañcāti ubhayampi appavattikaraṇena ca amanasikaraṇena ca samatikkamitvāva yasmā idaṁ ākiñcaññāyatanaṁ upasampajja viharitabbaṁ, tasmā ubhayampetaṁ ekajjhaṁ katvā "viññāṇañcāyatanaṁ samatikkammā"ti idaṁ vuttanti veditabbaṁ².

Ākiñcaññāyatanūpagāti ettha pana nāssa kiñcananti akiñcanam, antamaso bhaṅgamattampi assa avasiṭṭhaṁ natthīti vuttaṁ hoti. Akiñcanassa bhāvo ākiñcaññaṁ, ākāsānañcāyatanaviññāṇāpagamassetaṁ adhivacanaṁ. Taṁ ākiñcaññaṁ adhiṭṭhānaṭṭhena āyatananti ākiñcaññāyatanaṁ. Tattha jhānaṁ nibbattetvā ākiñcaññāyatanabhavaṁ upagatā ākiñcaññāyatanūpagā. Ayaṁ

<sup>1.</sup> Abhi-Ttha 1. 245, 446 pitthādīsupi passitabbam.

<sup>2.</sup> Vi-Ţtha 1. 245 piţthādīsupi passitabbam.

sattamaviññāṇaṭṭhitīti imam sattamam paṭisandhiviññāṇassa ṭhānam jānāti. Nevasaññānāsaññāyatanam yatheva saññāya, evam viññāṇassāpi sukhumattā neva viññānam nāviññānam, tasmā viññānatthitīsu na vuttam.

Abhūtanti abhūtattham "rūpam attā"ti-ādivacanam. Tam vipallāsabhāvato ataccham. Diṭṭhinissayato anatthasañhitam. Atha vā abhūtanti asantam avijjamānam. Acorasseva "idam te corikāya ābhatam, na idam tuyham ghare dhanan"ti-ādivacanam. Atacchanti atathākāram aññathā santam. Anatthasañhitanti na idhalokattham vā paralokattham vā nissitam. Na tam Tathāgato byākarotīti tam aniyyānikakatham Tathāgato na katheti. Bhūtam taccham anatthasañhitanti rājakathāditiracchānakatham. Bhūtam taccham atthasañhitanti ariyasaccasannissitam. Tatra kālaññū Tathāgato hotīti tasmim tatiyabyākaraņe tassa pañhassa byākaraṇatthāya Tathāgato kālaññū hoti. Mahājanassa ādānakālam gahaṇakālam jānitvā sahetukam sakāraṇam katvā yuttapattakāleyeva byākarotīti attho.

Yuttapattakāle vadatīti **kālavādī**. Bhūtam sabhāvam vadatīti **bhūtavādī**. Paramattham nibbanam vadatīti atthavādī. Maggaphaladhammam vadatīti dhammavādī. Samvarādivinayam vadatīti vinayavādī. Tattha diṭṭhanti aparimānāsu lokadhātūsu aparimānānam sattānam cakkhudvāresu āpātham āgacchantam rūpārammaņam nāma atthi, tam sabbākārato jānāti passati. Evam jānatā passatā ca tena tam itthānitthādivasena vā ditthasutamutaviññātesu labbhamānakapadavasena vā "katamam tam rūpam rūpāyatanam? Yam rūpam catunnam mahābhūtānam upādāya vannanibhā sanidassanam sappatigham nīlam pītakan"ti-ādinā<sup>1</sup> navena anekehi nāmehi terasahi vārehi dvipaññāsāya nayehi vibhajjamānam tathameva hoti vitatham natthi. Esa nayo sotadvārādīsupi. Āpāthamāgacchantesu saddādīsu tesam vividham dassetum "dittham sutan" ti āha. Tattha ditthanti rūpāyatanam. **Sutan**ti saddāyatanam. **Mutan**ti patvā gahetabbato gandhāyatanam rasāyatanam photthabbāyatanam. Viññātanti sukhadukkhādidhammārammanam. **Pattan**ti pariyesitvā vā apariyesitvā vā pattam.

Pariyesitanti pattam vā apattam vā pariyesitam. Anuvicaritam manasāti cittena anusancaritam.

Tathāgatena abhisambuddhanti iminā etami¹ dasseti—yañhi aparimānāsu lokadhātūsu imassa sadevakassa lokassa nīlam pītakanti-ādi rūpārammanam cakkhudvāre āpātham āgacchati, "ayam satto imasmim khane imam nāma rūpārammanam disvā sumano vā dummano vā majihatto vā jāto"ti sabbam tam Tathāgatassa evam abhisambuddham. Tathā yam aparimānāsu lokadhātūsu imassa sadevakassa lokassa bherisaddo mudingasaddoti-ādi saddārammanam sotadvāre āpātham āgacchati, mūlagandho tacagandhoti-ādi gandhārammanam ghānadvāre āpātham āgacchati, mūlaraso khandharasoti-ādi rasārammanam jivhādvāre āpātham āgacchati, kakkhalam mudukanti-ādi pathavīdhātutejodhātuvāyodhātubhedam photthabbarammanam kayadvare apatham agacchati, "ayam satto imasmim khane imam nāma photthabbārammanam phusitvā sumano vā dummano vā majjhatto vā jāto"ti sabbam tam Tathāgatassa evam abhisambuddham. Tathā yam aparimānāsu lokadhātūsu imassa sadevakassa lokassa sukhadukkhādibhedam dhammārammanam manodvārassa āpātham āgacchati, "ayam satto imasmim khane imam nāma dhammārammanam vijānitvā sumano vā dummano vā majjhatto vā jāto"ti sabbam tam Tathāgatassa evam abhisambuddham.

Yañhi Cunda imesaṁ sattānaṁ diṭṭhaṁ sutaṁ mutaṁ viññātaṁ, tattha Tathāgatena adiṭṭhaṁ vā asutaṁ vā amutaṁ vā aviññātaṁ vā natthi, imassa pana mahājanassa pariyesitvā apattampi atthi, apariyesitvā apattampi atthi, pariyesitvā pattampi atthi, apariyesitvā pattampi atthi, sabbampi Tathāgatassa asampattaṁ nāma natthi ñāṇena asacchikataṁ. Tasmā Tathāgatoti vaccatīti yaṁ tathā lokena gataṁ, tassa tatheva gatattā Tathāgatoti vuccatīti. Pāṭiyaṁ pana "abhisambuddhan"ti vuttaṁ, taṁ gatasaddena ekatthaṁ. Iminā nayena sabbavāresu Tathāgatoti nigamassa attho veditabbo².

"Yañca Cunda rattim Tathāgato anuttaram sammāsambodhim abhisambujjhati, yañca rattim anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyati,

yam etasmim antare bhāsati lapati niddisati, sabbam tam tatheva hoti, no aññathā, tasmā Tathāgatoti vuccatī"ti—

ettha yam rattim Bhagavā Bodhimaṇḍe Apparājitapallaṅke nisinno tiṇṇam mārānam matthakam madditvā anuttarasammāsambodhim abhisambuddho, yanca rattim yamakasālānamantare anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyi, etthantare pancavattālīsavassaparimāṇe kāle paṭhamabodhiyāpi majjhimabodhiyāpi pacchimabodhiyāpi yam Bhagavatā bhāsitam Suttam Geyyam -pa- Vedallam, tam sabbam atthato ca byanjanato ca anupavajjam anūnamanadhikam sabbākāraparipuṇṇam rāgamadanimmadanam dosamohamadanimmadanam natthi tattha vāļaggamattampi avakkhalitam, sabbam tam ekamuddikāya lanchitam¹ viya, ekanāļiyā mitam viya, ekatulāya tulitam viya ca tathameva hoti vitatham natthi. Tenāha "yanca Cunda rattim Tathāgato -pa- sabbam tam tathameva hoti, no annathā, tasmā Tathāgatoti vuccatī"ti. Gada-attho hi ettha gatasaddo.

Api ca—āgadanam āgado, vacananti attho. Tato aviparīto āgado assāti dakārassa takāram katvā gatoti evametasmim atthe padasiddhi veditabbo.

"Yathāvādī Cunda -pa- vuccatī"ti ettha Bhagavato vācāya kāyo anulometi kāyassapi vācā, tasmā Bhagavā yathāvādī tathākārī, yathākārī tathāvādī ca hoti, evambhūtassa cassa yathā vācā, kāyopi tathā gato pavattoti attho. Yathā ca kāyo, vācāpi tathā gatā pavattāti Tathāgatoti evamettha padasiddhi veditabbo.

Abhibhū anabhibhūtoti upari bhavaggam heṭṭhā Avīcipariyantam aparimāṇāsu lokadhātūsu sabbasatte abhibhavati sīlenapi samādhināpi paññāyapi vimuttiyāpi, na tassa tulā vā pamāṇam vā atthi. Atulo appameyyo anuttaro rājarājā devadevo Sakkānam atisakko brahmānam atibrahmā. Aññadatthūti ekamsatthe nipāto. Dakkhatīti daso. Vasam vattetīti vasavattī.

Tatrāyam padasiddhi veditabbā—agado viya agado, ko panesa?

Desanāvilāso ceva puñnussayo ca. Tena hesa mahānubhāvo bhisakko dibbāgadena sappe viya sabbaparappavādino sadevakanca lokam abhibhavati. Iti sabbalokābhibhavane tatho aviparīto desanāvilāsamayo ceva puñnussayo ca agado assāti dakārassa takāram katvā Tathāgatoti veditabbo¹.

Idhatthaññeva jānāti kammābhisaṅkhāravasenāti apuññābhisaṅkhāravasena idhatthaññeva jānāti. Kāyassa bhedā paraṁ maraṇāti upādinnakhandhabhedā maraṇato paraṁ. Apāyanti-ādīsu vuḍḍhisaṅkhātasukhasātato ayā apetattā apāyo. Dukkhassa gati paṭisaraṇanti duggati. Dukkarakārino ettha vinipatantīti vinipāto. Nirati-aṭṭhena nirassādaṭṭhena nirayo. Taṁ apāyaṁ -pa- nirayaṁ. Upapajjissatīti paṭisandhivasena uppajjissati. Tiracchānayoninti tiriyaṁ añcantīti tiracchānā, tesaṁ yoni tiracchānayoni, taṁ tiracchānayoniṁ. Pettivisayanti paccabhāvaṁ pattānaṁ visayoti pettivisayo, taṁ pettivisayaṁ. Manaso

kammābhisankhāravasenāti ettha puñnābhisankhāravasena attho gahetabbo.

ussannatāya manussā, tesu manussesu. Ito param

Āsavānaṁ khayāti āsavānaṁ vināsena. Anāsavaṁ cetovimuttinti āsavavirahitaṁ arahattaphalasamādhiṁ. Paññāvimuttinti arahattaphalapaññaṁ. Arahattaphalasamādhi rāgavirāgā cetovimutti, arahattaphalapaññā avijjāvirāgā paññāvimuttīti veditabbā. Taṇhācaritena vā appanājhānabalena kilese vikkhambhetvā adhigataṁ arahattaphalaṁ rāgavirāgā cetovimutti, diṭṭhicaritena upacārajjhānamattaṁ nibbattetvā vipassitvā adhigataṁ arahattaphalaṁ avijjāvirāgā paññāvimutti. Anāgāmiphalaṁ vā kāmarāgaṁ sandhāya rāgavirāgā cetovimutti, arahattaphalaṁ sabbappakārato avijjāvirāgā paññāvimutti.

Ākiñcaññāyatanaṁ dhimuttanti vimokkhenāti kenaṭṭhena vimokkho veditabboti? Adhimuccanaṭṭhena. Ko ayaṁ adhimuccanaṭṭho nāma? Paccanīkadhammehi ca suṭṭhu vimuccanaṭṭho, ārammaṇe ca abhirativasena suṭṭhu vimuccanaṭṭho,

pitu aṅke vissaṭṭha-aṅgapaccaṅgassa dārakassa sayanaṁ viya aniggahitabhāvena nirāsaṅkatāya ārammaṇe pavattīti vuttaṁ hoti. Evarūpena vimokkhena. Dhimuttanti viññāṇañcāyatanaṁ muñcitvā ākiñcaññāyatane nirāsaṅkavasena dhimuttaṁ allīnaṁ. Tatrādhimuttanti tasmiṁ samādhimhi allīnaṁ. Tadadhimuttanti tasmiṁ jhāne adhimuttaṁ. Tadādhipateyyanti taṁ jhānaṁ jeṭṭhakaṁ. Rūpādhimuttoti-ādīni pañca kāmaguṇagarukavasena vuttāni. Kulādhimuttoti-ādīni tīṇi khattiyādikulagarukavasena vuttāni. Lābhādhimuttoti-ādīni aṭṭha lokadhammavasena vuttāni. Cīvarādhimuttoti-ādīni cattāri paccayavasena vuttāni. Suttantādhimuttoti-ādīni piṭakattayavasena vuttāni. Āraññakaṅgādhimuttoti-ādīni dhutaṅgasamādānavasena vuttāni. Paṭhamajjhānādhimuttoti-ādīni paṭilābhavasena vuttāni.

Kammaparāyaṇanti abhisaṅkhāravasena. Vipākaparāyaṇanti pavattivasena. Kammagarukanti cetanāgarukaṁ. Paṭisandhigarukanti upapattigarukaṁ.

84. Ākiñcaññāsambhavaṁ ñatvāti ākiñcaññāyatanasamāpattito vuṭṭhahitvā ākiñcaññāyatanajanakakammābhisaṅkhāraṁ ñatvā "kinti palibodho ayan"ti. Nandisaṁyojanaṁ itīti yā catuttha-arūparāgasaṅkhātā nandī tañca saṁyojanaṁ ñatvā. Tato tattha vipassatīti atha tattha ākiñcaññāyatanasamāpattito vuṭṭhahitvā taṁ samāpattiṁ aniccādivasena vipassati. Etaṁ ñāṇaṁ tathaṁ tassāti etaṁ tassa puggalassa evaṁ vipassato anukkamena uppannaṁ arahattañāṇaṁ aviparītaṁ. Vusīmatoti vusitavantassa. Sesaṁ sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā idampi suttam arahattanikūṭeneva desesi, desanāpariyosāne ca pubbasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Saddhammappajjotikāya Cūļaniddesaṭṭhakathāya

Posālamāņavasuttaniddesavaņņanā niţţhitā.

## 15. Mogharājamāņavasuttaniddesavaņņanā

- 85. Pannarasame Mogharājasutte—dvāhanti dve vāre aham. So hi pubbe Ajitasuttassa¹ ca Tissametteyyasuttassa² ca avasāne dvikkhattum Bhagavantam pucchi, Bhagavā panassa indriyaparipākam āgamayamāno na byākāsi. Tenāha "dvāham Sakkam apucchissan"ti. Yāvatatiyanca devīsi, byākarotīti me sutanti yāvatatiyanca sahadhammikam puṭṭho visuddhidevabhūto isi Bhagavā Sammāsambuddho byākarotīti evam me sutam. Godhāvarītīreyeva kira so evamassosi. Tenāha "byākarotīti me sutan"ti. Imissā gāthāya niddese yam vattabbam siyā, tam heṭṭhā vuttanayam eva.
- 86. **Ayaṁ loko**ti manussaloko. **Paro loko**ti taṁ ṭhapetvā avaseso. **Sadevako**ti brahmalokaṁ ṭhapetvā avaseso upapattidevasammutidevayutto. "Brahmaloko sadevako"ti etaṁ vā "sadevako loko"tiādinayanidassanamattaṁ. Tena sabbopi tathāvuttappakāraloko veditabbo.
- 87. **Evaṁ abhikkantadassāvin**ti evaṁ aggadassāviṁ, sadevakassa lokassa ajjhāsayādhimuttigatiparāyaṇādīni passituṁ samatthanti dasseti.
- 88. **Suññato lokaṁ avekkhassū**ti avasiyapavatta<sup>3</sup> sallakkhaṇavasena vā tucchasaṅkhārasamanupassanāvasena vāti dvīhākārehi suññato lokaṁ passa. **Attānudiṭṭhiṁ ūhaccā**ti sakkāyadiṭṭhiṁ uddharitvā.

Lujjatīti bhijjati. Cakkhatīti cakkhu. Tadetam sasambharacakkhuno setamaņdalaparikkhittassa kaņhamaņdalassa majjhe abhimukhe ṭhitānam sarīrasanṭhānuppattidesabhūte diṭṭhamaṇdale cakkhuviññāṇādīnam yathāraham vatthudvārabhāvam sādhayamānam tiṭṭhati. Rūpayantīti rūpā, vaṇṇavikāramāpajjantā hadayaṅgatabhāvam pakāsentīti attho. Cakkhuto pavattam viññāṇam, cakkhussa vā cakkhusannissitam vā viññāṇam cakkhuviññāṇam. Cakkhuto pavatto samphasso cakkhusamphasso. Cakkhusamphassapaccayāti cakkhuviññāṇasampayuttaphassapaccayā.

Vedayitanti vindanam, vedanāti attho. Tadeva sukhayatīti sukham, yassa uppajjati, tam sukhitam karotīti attho. Suṭṭhu vā khādati, khanati ca kāyacittābādhanti sukham. Dukkhayatīti dukkham, yassa uppajjati, tam dukkhitam karotīti attho. Na dukkham na sukhanti adukkhamasukham. Makāro sandhipadavasena vutto. So pana cakkhusamphasse attanā sampayuttāya vedanāya sahajāta aññamaññanissayavipāka āhāra sampayutta atthi avigatavasena aṭṭhadhā paccayo hoti, sampaṭicchanasampayuttāya anantarasamanantarūpanissayanatthivigatavasena pañcadhā, santīranādisampayuttānam upanissayavaseneva paccayo hoti.

Suṇātīti sotam, tam sasambhārasotabilassa anto tanutambalomācite aṅgulivedhakasaṇṭhāne padese sotaviññāṇādīnam yathāraham vatthudvārabhāvam sādhayamānam tiṭṭhati. Saddīyantīti saddā, udāharīyantīti attho. Ghāyatīti ghānam, tam sasambhāraghānabilassa anto ajapadasaṇṭhāne padese ghānaviññāṇādīnam yathāraham vatthudvārabhāvam sādhayamānam tiṭṭhati. Gandhiyantīti gandhā, attano vatthum sūciyantīti attho. Jīvitam avhāyatīti jivhā, sāyanaṭṭhena vā jivhā. Sāsasambhārajivhāya ati-aggamūlapassāni vajjetvā uparimatalamajjhe bhinna-uppaladalaggasaṇṭhāne padese jivhāviññāṇādīnam yathāraham vatthudvārabhāvam sādhayamānā tiṭṭhati. Rasanti te sattāti rasā, assādentīti attho.

Kucchitānam āsavadhammānam āyoti **kāyo.** Āyoti uppattideso. So yāvatā imasmim kāye upādinnapavatti nāma atthi, tattha yebhuyyena kāyappasādo kāyaviññāṇādīnam yathāraham vatthudvārabhāvam sādhayamāno tiṭṭhati. Phusiyantīti **phoṭṭhabbā.** Manatīti **mano,** vijānātīti attho. Attano lakkhaṇam dhārentīti **dhammā. Mano**ti sahāvajjanabhavaṅgam. **Dhammā**ti nibbānam muñcitvā avasesā dhammārammaṇadhammā. **Manoviññāṇan**ti javanamanoviññāṇam. **Manosamphasso**ti tamsampayutto phasso, so sampayuttāya vedanāya vipākapaccayavajjehi sesehi sattahi paccayehi paccayo hoti. Anantarāya teheva sesānam upanissayeneva paccayo hoti.

Avasiyapavattasallakkhaṇavasena vāti avaso hutvā pavattasaṅkhāre passanavasena olokanavasenāti attho. Rūpe vaso na labbhatīti

rūpasmim vasavattibhāvo issarabhāvo na labbhati. **Vedanā**dīsupi eseva nayo.

Nāyaṁ bhikkhave kāyo tumhākanti attani sati attaniyaṁ nāma hoti, attāyeva ca natthi. Tasmā "nāyaṁ bhikkhave kāyo tumhākan"ti āha. Nāpi aññesanti añño nāma paresaṁ attā. Tasmiṁ sati aññesaṁ nāma siyā, sopi natthi. Tasmā "nāpi aññesan"ti āha. Purāṇamidaṁ bhikkhave kammanti nayidaṁ purāṇakammameva, purāṇakammanibbatto panesa kāyo. Tasmā paccayavohārena evaṁ vutto. Abhisaṅkhatanti-ādi kammavohārasseva vasena purimaliṅgasabhāvatāya vuttaṁ. Ayaṁ panettha attho—abhisaṅkhatanti paccayehi katoti daṭṭhabbo. Abhisañcetayitanti cetanāvatthuko, cetanāmūlakoti daṭṭhabbo. Vedaniyanti vedanāya vatthūti daṭṭhabbo.

Rūpe sāro na labbhatīti rūpasmim niccādisāro na labbhati.

Vedanādīsupi eseva nayo. Rūpam assāram nissāranti rūpam¹ assāram sāravirahitañca. Sārāpagatanti sārato apagatam. Niccasārasārena vāti bhangam atikkamitvā pavattamānena niccasārena vā. Kassaci niccasārassa abhāvato niccasārena sāro natthi. Sukhasārasārena vāti ṭhitisukham² atikkamitvā pavattamānassa kassaci sukhasārassa³ abhāvato sukhasārasārena vā. Attasārasārena vāti attattaniyasārasārena vā. Niccena vāti bhangam atikkamitvā pavattamānassa kassaci niccassa abhāvato⁴ niccena vā. Dhuvena vāti vijjamānakālepi paccayāyattavuttitāya thirassa kassaci abhāvato dhuvena vā. Sassatena vāti abbocchinnassa sabbakāle vijjamānassa kassaci abhāvato sassatena vā. Avipariņāmadhammena vāti jarābhangavasena avipariņāmapakatikassa kassaci abhāvato avipariņāmadhammena vā.

Cakkhu suññaṁ attena vā attaniyena vāti "kārako vedako sayaṁvasī"ti evaṁ parikappikena attanā vā attābhāvatoyeva attano santakena parikkhārena ca suññaṁ. Sabbaṁ cakkhādilokiyadhammajātaṁ yasmā attā ca ettha natthi, attaniyañca ettha natthi, tasmā "suññan"ti vuccatīti

<sup>1.</sup> Sayam (Sī, Ka)

<sup>2.</sup> Pītisukham (Sī), vimuttisukham (Syā, I)

<sup>3.</sup> Sārassa (Sī)

<sup>4.</sup> Sabhāvato(Ka)

attho. Lokuttarāpi dhammā attattaniyehi suññāyeva, suññātītadhammā natthīti vuttam hoti. Tasmim dhamme attattaniyasārassa natthibhāvo vutto hoti. Loke ca "suññam gharam suñño ghaṭo"ti vutto gharassa ghaṭassa ca natthibhāvo na hoti, tasmim ghaṭe ca aññassa natthibhāvo vutto hoti. Bhagavatā ca iti yampi koci tattha na hoti, tena tam suññam. Yam pana tattha avasiṭṭham hoti, tam santam idamatthīti pajānātīti ayamevattho vutto. Tathā ñāyaganthe saddaganthe ca ayamevattho. Iti imasmim sutte anattalakkhaṇameva kathitam. (Anissariyatoti attano issariye avasavattanato¹. Akāmakāriyatoti attano akāmam arucikaraṇavasena. Apāpuṇiyatoti ṭhātum patiṭṭhābhāvato. Avasavattanatoti attano vase avattanato. Paratoti aniccato paccayāyattavuttito. Vivittatoti nissarato)².

Suddhanti kevalam issarakālapakatīhi vinā kevalam paccayāyattapavattivasena pavattamānam suddham nāma. Attaniyavirahito suddhadhammapuñjoti ca. Suddham dhammasamuppādam, suddham sankhārasantatinti suddham passantassa jānantassa sankhārānam santatim abbocchinnasankhārasantatim. Tatheva suddham passantassa sankhārādīni, ekaṭṭhāni ādarena dvattikkhattum vuttāni. Evam passantassa maraṇamukhe bhayam na hoti. Gāmaṇīti ālapanam. Tiṇakaṭṭhasamam lokanti imam upādinnakkhandhasankhātam lokam. Yadā tiṇakaṭṭhasamam paññāya passati. Yathā araññe tiṇakaṭṭhādīsu gaṇhantesu attānam vā attaniyam vā gaṇhātīti na hoti, tesu vā tiṇakaṭṭhādīsu sayameva nassantesupi vinassantesupi attā nassati, attaniyo nassatīti na hoti. Evam imasmim kāyepi nassante vā vinassante vā attā vā attaniyam vā bhijjatīti apassanto paññāya tiṇakaṭṭhasamam passatīti vuccati. Nāññam patthayate kiñci, aññatrappaṭisandhiyāti paṭisandhivirahitam nibbānam ṭhapetvā aññam bhavam vā attabhāvam vā na pattheti.

Rūpam samannesatīti rūpassa sāram pariyesati. Ahanti vāti diṭṭhivasena. Mamanti vāti taṇhāvasena. Asmīti vāti mānavasena. Tampi tassa na hotīti tam tividhampi tassa puggalassa na hoti.

<sup>1.</sup> Apavattanato (Sī) 2. ( ) Etthantare samvannetabbapadāni Pāliyam na ditthāni.

Idhāti desāpadese nipāto, svāyam katthaci lokam upādāya vuccati. Yathāha "idha Tathāgato loke uppajjatī"ti¹. Katthaci sāsanam. Yathāha "idheva bhikkhave samaņo, idha dutiyo samaņo"ti¹. Katthaci okāsam. Yathāha—

"Idheva tiṭṭhamānassa, devabhūtassa me sato. Punarāyu ca me laddho, evam jānāhi mārisā"ti<sup>3</sup>.

Katthaci padapūraņamattameva. Yathāha "idhāham bhikkhave bhuttāvī assam pavārito"ti<sup>4</sup>. Idha pana lokam upādāya vuttoti veditabbo. **Assutavā puthujjano**ti ettha pana āgamādhigamābhāvā ñeyyo "assutavā" iti. Yassa hi khandhadhātu-āyatanapaccayākārasatipaṭṭhānādīsu uggahaparipucchāvinicchayarahitattā diṭṭhipaṭisedhako neva āgamo, paṭipattiyā adhigantabbassa anadhigatattā neva adhigamo atthi, so āgamādhigamābhāvā ñeyyo "assutavā" iti. Svāyam—

Puthūnam jananādīhi, kāraņehi puthujjano. Puthujjanantogadhattā, puthuvāyam jano iti<sup>5</sup>.

So hi puthūnam nānappakārānam kilesādīnam jananādīhipi kāraņehi puthujjano. Yathāha—puthu kilese janentīti puthujjanā, puthu avihatasakkāyadiṭṭhikāti puthujjanā, puthu satthārānam mukhullokikāti puthujjanā, puthu sabbagatīti avuṭṭhitāti puthujjanā, puthu nānābhisamkhāre abhisamkharontīti puthujjanā, puthu nānā-oghehi vuyhantīti puthujjanā, puthu nānāsantāpehi santappentīti puthujjanā puthu nānāpariļāhehi pariḍayhantīti puthujjanā, puthu pancasu kāmaguņesu rattā giddhā gadhitā munchitā ajjhosannā laggā laggitā palibuddhāti puthujjanā, puthu pancahi nīvaraņehi āvuṭā nivuṭā ovuṭā pihitā paṭicchannā paṭikujjitāti puthujjanā<sup>6</sup>, puthūnam vā gaṇanapathamatītānam ariyadhammaparammukhānam nīcadhammasamācārānam janānam antogadhattāpi puthujjanā, puthuva ayam<sup>7</sup> visumyeva sankhyam gato, visam-

<sup>1.</sup> Sam 2. 70; Am 1. 342 pitthesu.

<sup>2.</sup> Ma 1. 92; Dī 2. 125 piṭṭhādīsu.

<sup>3.</sup> Dī 2. 227 pitthe.

<sup>4.</sup> Ma 1. 16 pitthe.

<sup>5.</sup> Dī-Ttha 1. 59; Ma-Ttha 1. 21; Am-Ttha 1. 46; Patisam-Ttha 2. 50 pitthāsu.

<sup>6.</sup> Khu 7. 113, 192 pitthesu.

<sup>7.</sup> Puthu vā ayam (sabbattha)

saṭṭho sīlasutādiguṇayuttehi ariyehi janotipi puthujjano. Evametehi "assutavā puthujjano"ti dvīhi padehi ye te—

"Duve puthujjanā vuttā, Buddhenādiccabandhunā. Andho puthujjano eko, kalyāņeko puthujjano"ti1—

dve puthujjanā vuttā, tesu andhaputhujjano vutto hotīti veditabbo.

Ariyānam adassāvīti-ādīsu ariyāti ārakattā kilesehi, anaye na iriyanato, aye iriyanato, sadevakena ca lokena araņīyato Buddhā ca Paccekabuddhā ca Buddhasāvakā ca vuccanti, Buddhā eva vā idha ariyā. Yathāha "sadevake bhikkhave loke -pa- Tathāgato ariyoti vuccatī"ti<sup>2</sup>.

Sappurisāti ettha pana Paccekabuddhā Tathāgatasāvakā ca "sappurisā"ti veditabbā. Te hi lokuttaraguņayogena sobhanā purisāti sappurisā. Sabbeva vā ete dvīdhāpi vuttā. Buddhāpi hi ariyā ca sappurisā ca Paccekabuddhāpi Buddhasāvakāpi. Yathāha—

"Yo ve kataññū katavedi dhīro, Kalyāṇamitto daļhabhatti ca hoti. Dukhitassa sakkacca karoti kiccaṁ, Tathāvidhaṁ sappurisaṁ vadantī"ti.<sup>3</sup>

"Kalyāṇamitto daļhabhatti ca hotī"ti ettāvatā hi Buddhasāvako vutto. Kataññutādīhi Paccekabuddhā Buddhāti, yo imesam ariyānam adassanasīlo, na ca dassane sādhukārī, so **ariyānam adassāvī**ti veditabbo. So cakkhunā adassāvī, ñāṇena adassāvīti duvidho, tesu ñāṇena adassāvī idha adhippeto. Mamsacakkhunā hi dibbacakkhunā vā ariyā diṭṭhāpi adiṭṭhāva honti tesam cakkhunā vaṇṇamattagahaṇato, na ariyabhāvagocarato. Soṇasiṅgālādayopi cakkhunā ariye passanti, na ca te ariyānam dassāvino.

Dī-Ţṭha 1. 58; Ma-Ṭṭha 1. 22; Sam-Ṭṭha 2. 90; Am-Ṭṭha 1. 47; Paṭisam-Ṭṭha 2. 51 pitthādīsu.

<sup>2.</sup> Sam 3. 381 pitthe.

<sup>3.</sup> Khu 6. 10 pitthe.

Tatridam vatthu—Cittalapabbatavāsino kira khīṇāsavattherassa upaṭṭhāko vuḍḍhapabbajito ekadivasam therena saddhim piṇḍāya caritvā therassa pattacīvaram gahetvā piṭṭhito āgacchanto theram pucchi "ariyā nāma bhante kīdisā"ti. Thero āha "idhekacco mahallako ariyānam pattacīvaram gahetvā vattapaṭipattim¹ katvā saha carantopi neva ariye jānāti, evam dujjānā āvuso ariyā"ti. Evam vuttepi so neva aññāsi. Tasmā cakkhunā dassanam, na dassanam, ñāṇena dassanameva dassanam. Yathāha "alam te Vakkali, kim te iminā pūtikāyena diṭṭhena, yo kho Vakkali dhammam passati, so mam passatī"ti². Tasmā cakkhunā passantopi ñāṇena ariyehi diṭṭham aniccādilakkhaṇam apassanto, ariyānam adhigatañca dhammam anadhigacchanto, ariyakaradhammānam ariyabhāvassa ca adiṭṭhattā "ariyānam adassāvī"ti veditabbo.

Ariyadhammassa akovidoti satipaṭṭhānādibhede ariyadhamme akusalo. Ariyadhamme avinītoti ettha pana—

Duvidho vinayo nāma, ekamekettha pañcadhā. Abhāvato tassa ayam, "avinīto"ti vuccati<sup>3</sup>.

Ayañhi samvaravinayo pahānavinayoti duvidho vinayo. Ettha ca duvidhepi vinaye ekamekopi vinayo pañcadhā bhijjati. **Samvaravinayo**pi hi sīlasamvaro satisamvaro ñāṇasamvaro khantisamvaro vīriyasamvaroti pañcavidho. **Pahānavinayo**pi tadaṅgappahānam vikkhambhanappahānam samucchedappahānam paṭippassaddhippahānam nissaraṇappahānanti pañcavidho.

Tattha "iminā pātimokkhasamvarena upeto hoti samupeto"ti<sup>4</sup> ayam sīlasamvaro. "Rakkhati cakkhundriyam, cakkhundriye samvaram āpajjatī"ti<sup>5</sup> ayam satisamvaro.

<sup>1.</sup> Vattapativattam (Sī, Syā, I)

<sup>2.</sup> Sam 2. 98 pitthe.

<sup>3.</sup> Ma-Ţṭha 1. 23; Suttanipāta-Ṭṭha 1. 7; Paṭisaṁ-Ṭṭha 2. 52 piṭṭhādīsu.

<sup>4.</sup> Abhi 2. 255 pitthe.

<sup>5.</sup> Dī 1. 166; Ma 1. 238; Sam 2. 384; Am 1. 111 pitthādīsu.

"Yāni sotāni lokasmim, (Ajitāti Bhagavā,) Sati tesam nivāraņam. Sotānam samvaram brūmi, Paññāyete pidhiyyare"ti<sup>1</sup>—

ayam ñāṇasamvaro. "Khamo hoti sītassa uṇhassā"ti² ayam khantisamvaro. "Uppannam kāmavitakkam nādhivāsetī"ti³ ayam vīriyasamvaro. Sabbopi cāyam samvaro yathāsakam samvaritabbānam vinetabbānamca kāyaduccaritādīnam samvaraṇato "samvaro" vinayanato "vinayo"ti vuccati. Evam tāva samvaravinayo pancadhā bhijjatīti veditabbo.

Tathā yaṁ nāmarūpaparicchedādīsu vipassanāñāņesu paṭipakkhabhāvato dīpālokeneva tamassa, tena tena vipassanāñāņena tassa tassa anatthassa<sup>4</sup> pahānaṁ. Seyyathidaṁ—nāmarūpavavatthānena sakkāyadiṭṭhiyā, paccayapariggahena ahetuvisamahetudiṭṭhīnaṁ, tasseva aparabhāgena kaṅkhāvitaraṇena kathaṁkathībhāvassa, kalāpasammasanena "ahaṁ mamā"ti gāhassa, maggāmaggavavatthānena amagge maggasaññāya, udayadassanena ucchedadiṭṭhiyā, vayadassanena sassatadiṭṭhiyā, bhayadassanena sabhaye abhayasaññāya, ādīnavadassanena assādasaññāya<sup>5</sup>, nibbidānupassanāya abhiratisaññāya, muñcitukamyatāñāṇena amuñcitukāmatāya, upekkhāñāṇena anupekkhāya, anulomena dhammaṭṭhitiyaṁ nibbāne ca paṭilomabhāvassa, gotrabhunā saṅkhāranimittaggāhassa pahānaṁ. Etaṁ **tadaṅgappahānaṁ** nāma.

Yam pana upacārappanābhedena samādhinā pavattibhāvanivāraṇato ghaṭappahāreneva udakapiṭṭhe sevālassa tesam tesam nīvaraṇādidhammānam pahānam, etam vikkhambhanappahānam nāma. Yam catunnam ariyamaggānam bhāvitattā tamtammaggavato attano attano santāne "diṭṭhigatānam pahānāyā"ti-ādinā<sup>6</sup> nayena vuttassa samudayapakkhiyassa kilesagaṇassa accanta-appavattibhāvena pahānam, idam samucchedappahānam nāma. Yam pana phalakkhaṇe paṭippassaddhattam kilesānam, etam paṭippassaddhippahānam nāma. Yam

<sup>1.</sup> Khu 1. 434; Khu 8. 30; Khu 10. 13, 61 piṭṭhādīsu.

<sup>2.</sup> Ma 1. 13; Am 2. 432; Am 3. 342 pitthādīsu.

<sup>3.</sup> Ma 1. 14; Am 2. 432; Am 3. 342 piṭṭhādīsu. 4. Angassa (Vi, Ka)

<sup>5.</sup> Ādīnavasaññāya (Ka)

<sup>6.</sup> Abhi 1. 72; Abhi 2. 276 pitthesu.

sabbasankhatanissaṭattā pahīnasabbasankhatam nibbānam, etam nissaraṇappahānam nāma. Sabbampi cetam pahānam yasmā cāgaṭṭhena pahānam, vinayanaṭṭhena vinayo, tasmā "pahānavinayo"ti vuccati. Tamtampahānavato vā tassa tassa vinayassa sambhavatopetam "pahānavinayo"ti vuccati. Evam pahānavinayopi pañcadhā bhijjatīti veditabbo¹.

Evamayam sankhepato duvidho bhedato ca dasavidho vinayo bhinnasamvarattā, pahātabbassa ca appahīnattā yasmā etassa assutavato puthujjanassa natthi, tasmā abhāvato tassa ayam "avinīto"ti vuccatīti. Eseva nayo sappurisānam adassāvī sappurisadhammassa akovido, sappurisadhamme avinītoti etthapi. Ninnānākaraṇam hi etamatthato. Yathāha "yeva te ariyā, teva te sappurisā. Yeva te sappurisā, teva te ariyā. Yo eva so ariyānam dhammo, so eva so sappurisānam dhammo. Yo eva so sappurisānam dhammo, so eva so ariyānam dhammo. Yeva te ariyavinayā, teva te sappurisavinayā. Yeva te sappurisavinayā, teva te ariyavinayā. Ariyeti vā, sappuriseti vā, ariyadhammeti vā, sappurisadhammeti vā, ariyavinayeti vā, sappurisavinayeti vā esese eke ekaṭṭhe same samabhāge tajjāte taññevāti².

Rūpam attato samanupassatīti idhekacco rūpam attato samanupassati, "yam rūpam, so aham. Yo aham, tam rūpan"ti rūpañca attānañca advayam samanupassati. Seyyathāpi telappadīpassa jhāyato "yā acci, so vaṇṇo. Yo vaṇṇo, sā accī"ti acciñca vaṇṇañca advayam samanupassati, evameva idhekacco rūpam attato -pa- samanupassatīti³ evam rūpam "attā"ti diṭṭhipassanāya passati. Rūpavantam vā attānanti arūpam "attā"ti gahetvā chāyāvantam rukkham viya tam rūpavantam "attā"ti samanupassati. Attani vā rūpanti arūpameva "attā"ti gahetvā pupphasmim gandham viya attani rūpam samanupassati. Rūpasmim vā attānanti arūpameva "attā"ti gahetvā karaṇḍake maṇim viya tam attānam rūpasmim samanupassati. Vedanādīsupi eseva nayo.

<sup>1.</sup> Ma-Ţtha 1. 23; Suttanipāta-Ţtha 1. 7; Paţisam-Ţtha 2. 25 piţthādīsupi passitabbam.

<sup>2.</sup> Abhi-Ttha 1. 387; Paṭisam-Ttha 2. 54 piṭṭhesupi passitabbam. 3. Khu 9. 137 piṭṭhe.

Tattha "rūpam attato samanupassatī"ti suddharūpamyeva "attā"ti kathitam. "Rūpavantam vā attānam, attani vā rūpam, rūpasmim vā attānam. Vedanam attato. Saññam. Saṅkhāre. Viññāṇam attato samanupassatī"ti¹ imesu sattasu ṭhānesu arūpam "attā"ti kathitam, "vedanāvantam vā attānam, attani vā vedanā, vedanāya vā attānam"ti evam catūsu khandhesu tiṇṇam tiṇṇam vasena dvādasasu ṭhānesu rūpārūpamissako attā kathito. Tattha rūpam attato samanupassatī. Vedanam. Saññam. Saṅkhāre. Viññāṇam attato samanupassatīti¹ pañcasu ṭhānesu ucchedadiṭṭhi kathitā. Avasesesu sassatadiṭṭhi. Evamettha pannarasa bhavadiṭṭhiyo pañca vibhavadiṭṭhiyo honti. Tā sabbāpi maggāvaraṇā, na saggāvaraṇā, paṭhamamaggavajjhāti veditabbā.

Āraññikoti araññe nivāsam. Pavaneti mahante gambhīravane. Caramānoti tahim tahim vicaramāno. Vissattho gacchatīti nibbhayo nirāsanko carati. Anāpāthagato luddassāti migaluddassa parammukhagato. Antamakāsi māranti kilesamāram vā devaputtamāram vā antam akāsi. Apadam vadhitvāti kilesapadam hantvā nāsetvā. Māracakkhum adassanam gatoti mārassa adassanavisayam patto. Anāpāthagatoti mārassa parammukham patto. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā idampi suttam arahattanikūţeneva desesi, desanāpariyosāne ca vuttasadisoyeva dhammābhisamayo ahosīti.

Saddhammappajjotikāya Cūļaniddesaṭṭhakathāya

Mogharājamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā niṭṭhitā.

# 16. Pingiyamāņavasuttaniddesavaņņanā

89. Soļasame Pingiyasuttaniddese—**jiṇṇohamasmi abalo vītavaṇṇo**ti so kira brāhmaņo jarābhibhūto vīsavassasatiko jātiyā, dubbalo ca "idha pādam karissāmī"ti aññatreva karoti, vinaṭṭhapurimachavivaṇṇo ca. Tenāha "jiṇṇohamasmi abalo vītavaṇṇo"ti.

Mā'haṁ nassaṁ momuho antarāvāti māhaṁ tuyhaṁ dhammaṁ asacchikatvā antarā eva avidvā hutvā anassiṁ. Jātijarāya idha vippahānanti idheva tava pādamūle pāsāṇake cetiye vā jātirajāya vippahānaṁ nibbānaṁ dhammarasaṁ ahaṁ¹ vijaññaṁ, taṁ me ācikkha.

Abaloti balavirahito. Dubbaloti dubbalabalo. Appabaloti parittabalo. Appathāmoti parittavīriyo. Vītavaṇṇoti parivattitachavivaṇṇo. Vigatavaṇṇoti apagatachavivaṇṇo. Vigacchitavaṇṇoti dūrībhūtachavivaṇṇo. Yā sā purimā subhā vaṇṇanibhāti yā sā subhā sundarā purimakāle sati, sā vaṇṇanibhā etarahi antarahitā vigatā. Ādīnavo pātubhūtoti upaddavo pāturahosi. "Yā sā purimā subhā vaṇṇanibhā"ti pāṭhaṁ ṭhapetvā "yā subhā assā"ti eke vaṇṇayanti.

Asuddhāti paṭalādīhi asuddhā. Avisuddhāti timirādīhi avisuddhā. Aparisuddhāti samantato phoṭapaṭalādīhi pariyonaddhattā aparisuddhā. Avodātāti nappasannā pasannasadisā. No tathā cakkhunā rūpe passāmīti yathā porāṇacakkhunā rūpārammaṇaṁ passāmi olokemi, tathā tena pakārena idāni na passāmi. Sotaṁ asuddhanti-ādīsupi eseva nayo. Māhaṁ nassanti ahaṁ mā vinassaṁ.

90. Idāni yasmā Piṅgiyo kāye sāpekkhatāya "jiṇṇohamasmī"ti-ādimāha. Tenassa Bhagavā kāye sinehappahānatthaṁ "disvāna rūpesu vihaññamāne"ti gāthamāha. Tattha rūpesūti rūpahetu rūpapaccayā. Vihaññamāneti kammakāraṇādīhi upahaññamāne. Ruppanti rūpesūti cakkhurogādīhi ca rūpahetuyeva janā ruppanti bādhiyanti.

Haññantīti ghaṭiyanti. Vihaññantīti vihesiyanti. Upavihaññantīti hatthapādacchedādim labhanti. Upaghātiyantīti maraṇam labhanti. Kuppantīti parivattanti. Pīļayantīti vighātam āpajjanti. Ghaṭṭayantīti ghaṭṭanam pāpuṇanti. Byādhitāti bhītā. Domanassitāti cittavighātam pattā. Vemāne nassamāne.

<sup>1.</sup> Nibbānadhammam yamaham (Suttanipātatthakathāyam)

- 91. Evam Bhagavatā yāva arahattam, tāva kathitam paṭipattim sutvā Pingiyo jarādubbalatāya visesam anadhigantvā ca puna "disā catasso" ti imāya gāthāya Bhagavantam thomento desanam yācati.
- 92. Athassa Bhagavā punapi yāva arahattam, tāva paṭipadam dassento "taṇhādhipanne"ti gāthamāha.

Taṇhādhipanneti taṇhāya vimujjitvā ṭhite. Taṇhānugeti taṇhāya saha gacchante. Taṇhānugateti taṇhāya anubandhante. Taṇhānusaṭeti taṇhāya saha dhāvante. Taṇhāya panneti taṇhāya nimugge. Paṭipanneti taṇhāya avatthaṭe. Abhibhūteti maddite. Pariyādinnacitteti pariyādiyitvā gahitakusalacitte.

**Santāpajāte**ti sañjātacittasantāpe. **Ītijāte**ti roguppanne. **Upaddavajāte**ti ādīnavajāte. **Upasaggajāte**ti uppannadukkhajāte.

Virajam vītamalanti ettha virajanti vigatarāgādirajam. Vītamalanti vītarāgādimalam. Rāgādayo hi ajjhottharaṇaṭṭhena rajo nāma, dūsaṭṭhena malam nāma. Dhammacakkhunti katthaci paṭhamamaggañāṇam, katthaci ādīni tīṇi maggañāṇāni, katthaci catutthamaggañāṇampi. Idha pana jaṭilasahassassa catutthamaggañāṇam. Piṅgiyassa tatiyamaggañāṇameva. Yam kiñci samudayadhammam, sabbam tam nirodhadhammanti vipassanāvasena evam pavattassa dhammacakkhum udapādīti attho. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam idampi suttam Bhagavā arahattanikūţeneva desesi, desanāpariyosāne ca Pingiyo anāgāmiphale patiṭṭhāsi. So kira antarantarā cintesi "evam vicitrapaṭibhānam nāma desanam na labhati mayham mātulo Bāvarī savanāyā"ti. Tena sinehavikkhepena arahattam pāpuṇitum nāsakkhi. Antevāsikā panassa sahassajaṭilā arahattam pāpuṇimsu. Sabbeva iddhimayapattacīvaradharā ehibhikkhuno ahesunti.

Saddhammappajjotikāya Cūlaniddesatthakathāya

Pingiyamāṇavasuttaniddesavaṇṇanā niṭṭhitā.

### 17. Pārāyanatthutigāthāniddesavannanā

- 93. Ito param sangītikārā desanam thomento "idamavo ca Bhagavā" tiādimāhamsu. Tattha idamavocāti idam Pārāyanam avoca.

  Paricārakasoļasānanti Bāvarissa paricārikena Pingiyena saha soļasānam, Buddhassa vā Bhagavato paricārikānam soļasānanti paricārakasoļasānam. Te eva ca brāhmanā tattha soļasasu disāsu purato ca pacchato ca vāmapassato ca dakkhinapassato ca cha cha yojanā nisinnā ujukena dvādasayojanikā ahosi. Ajjhiṭṭhoti yācito.
- 94-97. **Attamaññāyā**ti Pāļi-atthamaññāya. **Dhammamaññāyā**ti Pāļimaññāya. **Pārāyanan**ti evam imassa dhammapariyāyassa adhivacanam āropetvā tesam brāhmaṇānam nāmāni kittayanto "**Ajito -pa-Buddhaseṭṭhamupāgamun**"ti āhamsu. Tattha **sampannacaraṇan**ti nibbānapadaṭṭhānabhūtena pātimokkhasīlādinā sampannam. **Isin**ti mahesim.

Niddese **upāgamimsū**ti samīpam gamimsu. **Upasankamimsū**ti avidūraṭṭhānam gamimsu. **Payirupāsimsū**ti samīpe nisīdimsu. **Paripucchimsū**ti paripuccham āharimsu. **Parigaṇhimsū**ti tulayimsu. "Codayimsū"ti keci.

**Sīlācāranibbattī**ti uttamasīlācāranibbatti, maggena nipphannasīlanti attho.

Gambhīreti uttānabhāvapaṭikkhepavacanam. Duddaseti gambhīrattā duddase, dukkhena daṭṭhabbe, na sakkā sukhena daṭṭhum. Duddasattāva duranubodhe, dukkhena avabujjhitabbe, na sakkā sukhena avabujjhitum. Santeti nibbute. Paṇīteti atappake¹. Idam dvayam lokuttarameva sandhāya vuttam. Atakkāvacareti takkena na avacaritabbe na ogāhitabbe ñāṇeneva avacaritabbe. Nipuṇeti saṇhe. Paṇḍitavedanīyeti sammā paṭipannehi panditehi veditabbe.

98. **Tosesī**ti tuṭṭhiṁ āpādesi. **Vitosesī**ti vividhā tesaṁ somanassaṁ uppādesi. **Pasādesī**ti tesaṁ cittappasādaṁ

akāsi. Ārādhesīti ārādhayi siddhim pāpesi. Attamane akāsīti somanassavasena sakamane akāsi.

- 99. Tato param **brahmacariyamacarimsū**ti maggabrahmacariyam acarimsu.
- 100. **Tasmā pārāyanan**ti tassa pārabhūtassa nibbānassa āyatananti vuttam hoti.

Pārāyanatthutigāthāniddesavannanā nitthitā.

### 18. Pārāyanānugītigāthāniddesavannanā

102. Pārāyanamanugāyissanti assa ayam sambandho—Bhagavatā hi Pārāyane desite soļasasahassajaṭilā arahattam pāpunimsu, avasesānañca cuddasakoṭisaṅkhātānam devamanussānam dhammābhisamayo ahosi. Vuttañhetam porāṇehi—

"Tato pāsāṇake ramme, Pārāyanasamāgame. Amatam pāpayī Buddho, cuddasa pānakotiyo"ti<sup>1</sup>.

Niţţhitāya pana dhammadesanāya tato tato āgatā manussā Bhagavato ānubhāvena attano attano gāmanigamādīsveva pāturahesum. Bhagavāpi Sāvatthimeva agamāsi paricārikasoļasādīhi anekehi bhikkhusahassehi parivuto. Tattha Piṅgiyo Bhagavantam vanditvā āha "gacchāmaham bhante Bāvarissa Buddhuppādam ārocetum, paṭissutam hi tasseva mayā"ti. Atha Bhagavatā anuññāto ñāṇagamaneneva Godhāvarītīram gantvā pādagamanena assamābhimukho agamāsi. Tamenam Bāvarī brāhmaṇo maggam olokento nisinno dūratova tam khārijaṭādivirahitam bhikkhuvesenāgacchantam disvā "Buddho loke uppanno"ti niṭṭhamagamāsi. Sampattañcāpi nam pucchi "kim Piṅgiya Buddho loke uppanno"ti. Āma brāhmaṇa uppanno, pāsāṇake cetiye nisinno amhākam dhammam desesi, tamaham tuyham desessāmīti. Tato Bāvarī

mahatā sakkārena sapariso tam pūjetvā āsanam paññāpesi. Tattha nisīditvā Pingiyo "pārāyanamanugāyissan"ti-ādimāha.

Tattha anugāyissanti Bhagavato gītam anugāyissam. Yathā'ddakkhīti yathā sāmam saccābhisambodhena asādhāraṇañāṇena ca addakkhi. Nikkāmoti pahīnakāmo. "Nikkamo"tipi pāṭho, vīriyavāti attho. Nikkhanto vā akusalapakkhā. Nibbanoti kilesavanavirahito, taṇhāvirahito eva vā. Kissa hetu musā bhaṇeti yehi kilesehi musā bhaṇetya, ete tassa pahīnāti dasseti. Etena brāhmaṇassa savane ussāham janeti<sup>1</sup>.

Amaloti kilesamalavirahito. Vimaloti vigatakilesamalo. Nimmaloti kilesamalasuddho. Malāpagatoti kilesamalā dūrībhūto hutvā carati. Malavippahīnoti kilesamalappahīno. Malavimuttoti kilesehi vimutto. Sabbamalavītivattoti vāsanādisabbakilesamalam atikkanto. Te vanāti ete vuttappakārā kilesā.

- 103. **Vannūpasamhitan**ti gunūpasamhitam.
- 104. **Saccavhayo**ti Buddho hi sacceneva avhānena nāmena yutto. **Brahme**ti taṁ brāhmanaṁ ālapati.

Tattha loketi lujjanaṭṭhena loko. Eko loko bhavalokoti tebhūmakavipāko. So hi bhavatīti bhavo, bhavo eva loko bhavaloko. Bhavaloko cāti ettha ekeko dve dve hoti. Bhavaloko hi sampattibhavavipattibhavavasena duvidho. Sambhavalokopi sampattisambhavavipattisambhavavasena duvidho. Tattha sampattibhavalokoti sugatiloko. So hi iṭṭhaphalattā sundaro lokoti sampatti, bhavatīti bhavo, sampatti eva bhavo sampattibhavo, so eva loko sampattibhavaloko. Sampattisambhavalokoti sugatūpagaṁ kammaṁ. Taṁ hi

<sup>1.</sup> Suttanipāta-Ṭṭha 2. 320 piṭṭhādīsupi passitabbam.

sambhavati etasmā phalanti sambhavo, sampattiyā sambhavo sampattisambhavo, sampattisambhavo eva loko sampattisambhalokoti.

Vipattibhavalokoti apāyaloko. So hi anitthaphalattā virūpo lokoti vipatti, bhavatīti bhavo, vipatti eva bhavo vipattibhavo, vipattibhavo eva loko vipattibhavaloko. **Vipattisambhavaloko**ti apāvūpagam kammam. Tam hi sambhavati etasmā phalanti sambhavo, vipattiyā sambhavo vipattisambhavo, vipattisambhavo eva loko vipattisambhavalokoti. Tisso vedanāti sukhā vedanā dukkhā vedanā adukkhamasukhā vedanā lokiyā eva. Āhārāti paccayā. Paccayā hi attano phalam āharantīti āhārā. Kabalīkārāhāro phassāhāro manosañcetanāhāro viñnānahāroti cattāro. Vatthuvasena kabalīkattabbattā kabalīkāro, ajjhoharitabbattā āhāro, odanakummāsādivatthukāya ojāyetam nāmam. Sā hi ojatthamakarūpāni āharatīti āhāro. Cakkhusamphassādiko chabbidho phasso tisso vedanā āharatīti āhāro. Manaso sañcetanā na sattassāti manosañcetanā yāthā cittekaggatā, manasā vā sampayuttā sanjetanā<sup>1</sup> manosancetanā yathā ājaññaratho, tebhūmakakusalakusalacetanā. Sā hi tayo bhave āharatīti āhāro. Viññānanti ekūnavīsatibhedam patisandhiviññānam. Tam hi patisandhināmarūpam āharatīti āhāro.

Upādānakkhandhāti upādānagocarā khandhā upādānakkhandhā, majjhe padalopo daṭṭhabbo. Upādānasambhūtā vā khandhā upādānakkhandhā yathā kiṇaggi, thusaggi. Upādānavidheyyā vā khandhā upādānakkhandhā yathā rājapuriso. Upādānappabhavā vā khandhā upādānakkhandhā yathā puppharukkho, phalarukkho. Upādānāni pana kāmupādānam diṭṭhupādānam sīlabbatupādānam attavādupādānanti cattāri. Atthato pana bhusam ādānanti upādānam. Rūpupādānakkhandho vedanupādānakkhandho saññupādānakkhandho saṅkhārupādānakkhandho viññāṇupādānakkhandhoti pañca. Cha ajjhattikāni āyatanānīti cakkhāyatanam sotāyatanam ghānāyatanam jivhāyatanam kāyāyatanam manāyatanam. Satta viññāṇaṭṭhitiyo vuttanayā eva. Tathā

aṭṭha lokadhammā. Api ca—lābho alābho yaso ayaso nindā pasaṁsā sukhaṁ dukkhanti ime aṭṭha lokappavattiyā sati anuparivattana¹ dhammakattā lokassa dhammāti lokadhammā. Etehi mutto satto nāma natthi, Buddhānampi hontiyeva. Yathāha—

"Aṭṭhime bhikkhave lokadhammā lokam anuparivattanti, loko ca aṭṭha lokadhamme anuparivattati. Katame aṭṭha? Lābho ca alābho ca -pa- sukhañca dukkhañca. Ime kho bhikkhave aṭṭha lokadhammā lokam anuparivattanti, loko ca ime aṭṭha lokadhamme anuparivattatī"ti¹.

Tattha anuparivattantīti anubandhanti nappajahanti, lokato na nivattantīti attho. **Lābho**ti pabbajitassa cīvarādi, gahatthassa dhanadhaññadilabho. Soyeva alabhamano labho alabho na labho alabhoti vuccati, no ca attābhāvappattito pariñneyyo siyā. Yasoti parivāro. Soyeva alabbhamāno yaso ayaso. Nindāti avaņņabhaņanam. Pasamsāti vannabhananam. **Sukhan**ti kāmāvacarakāyikacetasikam. **Dukkhan**ti puthujjanasotāpannasakadāgāmīnam kāyikacetasikam, anāgāmi-arahantānam kāyikameva. **Sattāvāsā**ti sattānam āvāsā, vasanatthānānīti attho. Tāni pana tathā pakāsitā khandhā eva. Sattasu viññānatthitīsu asaññasattena ca nevasaññanāsaññayatanena ca saddhim nava sattāvāsā. Dasāyatanānīti cakkhāyatanam rūpāyatanam sotāyatanam saddāyatanam ghānāyatanam gandhāyatanam jivhāyatanam rasāyatanam kāyāyatanam photthabbayatananti evam dasa. Dvadasayatananīti manāyatanadhammāyatanehi saddhim evam dvādasa. Atthārasa dhātuyoti cakkhudhātu rūpadhātu cakkhuviññānadhātu -pa- manodhātudhammadhātu manoviññanadhatuti ekekasmim tini tini katva attharasa dhatuyo.

Sadisanāmoti tesam sadisanāmo ekaguņavaņņanāmo. Sadisavhayoti ekaguņavaņņanāmena avhāyano. Saccasadisavhayoti avitatha-ekaguņavaņņanāmena aviparītena avhāyano.

<sup>1.</sup> Anuparama... (Sī, I)

Āsitoti upasankamito. **Upāsito**ti upagantvā sevito. **Payirupāsito**ti bhattivasena atīva sevito.

105. **Kubbanakan**ti parittavanam. **Bahupphalam kānanamāvaseyyā**ti anekaphalādivikatibharitakānanam āgamma vaseyya. **Appadasse**ti Bāvarippabhutike parittapaññe. **Mahodadhin**ti anotattādim mahantam udakarāsim.

Appadassāti mandadassino. Parittadassāti atimandadassino.
Thokadassāti parittatopi atiparittadassino. Omakadassāti hetthimadassino.
Lāmakadassāti appadhānadassino. Chatukkadassāti na uttamadassino.
Appamāṇadassanti pamāṇaṁ atikkamitvā appamāṇaṁ nibbānadassaṁ.
Aggadassanti "aggato ve pasannānan"ti-ādinā¹ nayena aggadhammadassaṁ.
Seṭṭhadassanti Sambuddho dvipadaseṭṭhoti seṭṭhadassaṁ. Viseṭṭhadassanti-ādīni cattāri upasaggena vaḍḍhitāni. Asamanti na samaṁ asamaṁ sabbaññuṁ. Asamasamanti asamehi atītabuddhehi samaṁ asamasamaṁ.
Appaṭisamanti attano sadisavirahitaṁ. Appaṭibhāganti attano paṭibimbavirahitaṁ. Appaṭipuggalanti paṭimallapuggalavirahitaṁ.
Devātidevanti visuddhidevānampi atidevaṁ. Abhimaṅgalasammataṭṭhena usabhaṁ. Achambhi taṭṭhena purisasīhaṁ. Niddosaṭṭhena purisanāgaṁ.
Uttamaṭṭhena purisājaññaṁ. Aṭṭhaparisapathaviṁ uppīletvā sadevake loke kenaci paccatthikena paccāmittena akampiye acalaṭṭhāne tiṭṭhanaṭṭhena purisanisabhaṁ. Dhammadesanādhuravahanaṭṭhena purisadhorayhaṁ.

Mānasakam vā saranti manasā cintetvā katam pallam vā nāmameva vā. Anotattam vā dahanti candimasūriyā dakkhiņena vā, uttarena vā gacchantā pabbatantarena tam obhāsenti, ujum gacchantā na obhāsenti, tenevassa "anotattan"ti sankhā udapādi. Evarūpam anotattam vā daham. Akkhobham amitodakanti cāletum asakkuņeyyam aparimitam udakajalarāsim. Evamevāti opammasamsandanam, Buddham Bhagavantam akkhobham āsabham thānaṭṭhānena cāletum asakkuņeyyam. Amitatejanti aparimitañāṇatejam. Pabhinnañāṇanti Dasabalañāṇādivasena pabhedagatañāṇam. Vivaṭacakkhunti samantacakkhum.

Paññāpabhedakusalanti "yā paññā pajānanā vicayo pavicayo"ti-ādinā<sup>1</sup> nayena paññāya pabhedajānane chekam. Adhigatapaṭisambhidanti paṭiladdhacatupaṭisambhidam. Catuvesārajjappattanti "Sammāsambuddhassa te paṭijānato ime dhammā anabhisambuddhā"ti-ādinā<sup>2</sup> nayena vuttesu catūsu ṭhānesu visāradabhāvappattam. Saddhādhimuttanti parisuddhe phalasamāpatticitte adhimuttam, tattha paviṭṭham. Setapaccattanti vāsanāya vippahīnattā parisuddham āvenika-attabhāvam. Advayabhāṇinti paricchinnavacanattā dvivacanavirahitam. Tādinti tādisam, iṭṭhāniṭṭhesu akampanam vā. Tathā paṭiññā assāti tathāpaṭiñño, tam. Aparittanti na khuddakam. Mahantanti tedhātum atikkamitvā mahantappattam.

Gambhīranti aññesam duppavesam. Appameyyanti atulaṭṭhena appameyyam. Duppariyogāhanti pariyogāhitum dukkhappavesam. Pahūtaratananti saddhādiratanehi pahūtaratanam. Sāgarasamanti ratanākarato samuddasadisam. Chaļaṅgupekkhāya samannāgatanti "cakkhunā rūpam disvā neva sumano hoti na dummano"ti³ vuttanayena chaļaṅgupekkhāya paripuṇṇam. Atulanti tulavirahitam, tulayitum asakkuṇeyyam. Vipulanti atimahantam. Appameyyanti pametum asakkuṇeyyam. Tam tādisanti tam Bhagavantam tādiguṇasampannam. Pavadatam maggavādinanti pavadantānam kathentānam uttamam kathayantam vadantam adhigacchinti sambandho. Merumiva nagānanti pabbatānam antare Sinerum viya. Garuļamiva dijānanti pakkhijātānam antare supaṇṇam viya. Sīhamiva migānanti catuppadānamantare sīham viya. Udadhimiva aṇṇavānanti vitthiṇṇa-aṇṇavānam antare samuddam viya adhigacchim. Jinapavaranti Buddhuttamam.

- 106. **Yeme pubbe**ti ye ime pubbe.
- 107. **Tamonudāsīno**ti tamonudo āsīno. **Bhūripaññāṇo**ti ñāṇaddhajo. **Bhūrimedhaso**ti vipulapañño.

Niddese **pabhaṅkaro**ti tejaṁ karo. **Ālokakaro**ti anandhakārakaro. **Obhāsakaro**ti obhāsaṁ jotiṁ karotīti obhāsakaro. Dīpasadisaṁ ālokaṁ karotīti **Dīpaṅkaro**. Padīpasadisaṁ

<sup>1.</sup> Abhi 1. 19; Abhi 2. 259 pitthesu.

<sup>3.</sup> Am 2. 247 pitthe.

<sup>2.</sup> Ma 1. 103; Am 1. 315 pitthesu.

ālokam karotīti **padīpakaro. Ujjotakaro**ti patāpakaro. **Pajjotakaro**ti disāvidisā patāpakaro.

**Bhūripaññāṇo**ti puthulañāṇo. **Ñāṇapaññāṇo**ti ñāṇena pākaṭo. **Paññādhajo**ti ussitaṭṭhena paññāya dhajo assāti paññādhajo, dhajo rathassa paññāṇanti-ādīsu<sup>1</sup> viya. **Vibhūtavihārī**ti pākaṭavihāro.

108. **Sanniṭṭhikamakālikan**ti sāmaṁ passitabbaṁ phalaṁ, na ca kālantare pattabbaphalaṁ. **Anītikan**ti kilesādi-ītivirahitaṁ.

Sandiṭṭhakanti lokuttaradhammo yena adhigato hoti, tena parasaddhāya gantabbatam hitvā paccavekkhaṇañāṇena² sayam daṭṭhabboti sandiṭṭhiko, tam sandiṭṭhikam. Attano phalam dānam sandhāya nāssa kāloti akālo, akāloyeva akāliko. Yo ettha ariyamaggadhammo, so attano samanantarameva phalam detīti attho, tam akālikam. Ehi passa imam dhammanti evam pavattam ehipassavidhim arahatīti ehipassiko, tam ehipassikam. Ādittam celam vā sīsam vā ajjhupekkhitvāpi attano citte upanayam arahatīti opaneyyiko, tam opaneyyikam. Sabbehipi ugghaṭitaññū-ādīhi "bhavito me maggo, adhigatam phalam, sacchikato nirodho"ti attani attani veditabbanti paccattam veditabbam viññūhi.

109. Atha nam Bāvarī āha "kim nu tamhā"ti dve gāthā.

**Muhuttampī**ti thokampi. **Khaṇampī**ti na bahukampi. **Layampī**ti manampi. **Vayampī**ti koṭṭhāsampi. **Addhampī**ti divasampi.

111-113. Tato Pingiyo Bhagavato santikā avippavāsameva dīpento "nāham tamhā"ti-ādimāha. Nāham yo me. Passāmi nam manasā cakkhunāvāti tam Buddham mamcakkhunā viya manasā passāmi. Namassamāno vivasemi rattinti namassamānova rattim atināmemi.

<sup>1.</sup> Khu 6. 327; Khu 8. 213 pitthesu.

<sup>2.</sup> Paccakkhañānena (Ka) 1. 209 pitthepi passitabbam.

- 114. **Tena teneva natoti** yena yena disābhāgena Buddho, tena tenevāhampi nato, tanninno tappoņoti<sup>1</sup> dasseti.
- 115. **Dubbalathāmakassā**ti appathāmakassa. Atha vā dubbalassa dutthāmakassa ca, balavīriyahīnassāpīti vuttam hoti. **Teneva kāyo na paletī**ti teneva dubbalatthāmakattena kāyo na gacchati, yena Buddho, na tena gacchati. "Na paretī"tipi pāṭho, so evattho. **Tatthā**ti Buddhassa santike. **Saṅkappayantāyā**ti saṅkappagamanena. **Tena yutto**ti yena Buddho, tena yutto payutto anuyuttoti dasseti.

Yena Buddhoti yena disābhāgena Buddho upasaṅkamitabbo, tena disābhāgena na paleti. Atha vā bhummatthe karaṇavacanaṁ. Yattha Buddho, tattha na paleti na gacchati. Na vajatīti purato na yāti. Na gacchatīti nivattati. Nātikkamatīti na upasaṅkamati.

116. **Pańke sayāno**ti kāmakaddame sayamāno. **Dīpā dīpaṁ upallavin**ti satthārādito satthārādim adhigacchim. **Athaddasāsiṁ sambuddhan**ti sohaṁ evaṁ dudiṭṭhiṁ gahetvā anvāhiṇḍanto atha Pāsāṇakacetiye Buddhamaddakkhiṁ.

Tattha **semāno**ti nisajjamāno. **Sayamāno**ti seyyam kappayamāno. **Āvasamāno**ti vasamāno. **Parivasamāno**ti niccam vasamāno.

Pallavinti uggamim. Upallavinti uttarim, sampallavinti upasaggena padam vaḍḍhitam. Addasanti niddesassa uddesapadam. Addasanti passim. Addakhinti olokesim. Apassinti esim. Paṭivijjhinti vinivijjhim.

117. Imissā gāthāya avasāne Piṅgiyassa ca Bāvarissa ca indriyaparipākam viditvā Bhagavā Sāvatthiyam ṭhitoyeva suvaṇṇobhāsam muñci. Viṅgiyo Bāvarissa Buddhaguṇe vaṇṇayanto nisinno eva tam obhāsam disvā "kim idan"ti olokento Bhagavantam attano purato ṭhitam viya disvā Bāvaribrāhmaṇassa "Buddho āgato"ti ārocesi. Brāhmaṇo

uṭṭhāyāsanā añjalim paggahetvā aṭṭhāsi. Bhagavāpi obhāsam pharitvā brāhmaṇassa attānam dassento ubhinnampi sappāyam viditvā Pingiyameva ālapamāno "yathā ahū Vakkalī"ti imam gāthamabhāsi.

Tassattho—yathā Vakkalitthero saddhādhimutto ahosi, saddhādhureneva arahattam pāpuņi, yathā ca soļasannam eko bhadrāvudho nāma, yathā ca āļavigotamo ca. Evameva tvampi pamuñcassu saddham, tato saddhāya adhimuccanto "sabbe sankhārā aniccā"ti-ādinā¹ nayena vipassanam ārabhitvā maccudheyyassa pāram nibbānam gamissatīti arahattanikūṭena desanam niṭṭhāpesi, desanāpariyosāne Pingiyo arahatte, Bāvarī anāgāmiphale patiṭṭhahi, Bāvaribrāhmaṇassa sissā pana pañcasatā sotāpannā ahesum.

Tattha muñcassūti mocassu. Pamuñcassūti mocehi. Adhimuñcassūti tattha adhimokkham karassu. Okappehīti bahumānam uppādehīti. Sabbe saṅkhārā aniccāti hutvā abhāvaṭṭhena. Sabbe saṅkhārā dukkhāti dukkhamaṭṭhena. Sabbe dhammā anattāti avasavattanaṭṭhena.

118. Idāni Pingiyo attano pasādam nivedento **"esa bhiyyo**ti-ādimāha. Tattha **paṭibhānavā**ti paṭibhānappaṭisambhidāya upeto.

Bhiyyo bhiyyoti uparūpari.

119. **Adhideve abhiññāyā**ti adhidevakare dhamme ñatvā. **Paroparan**ti hīnapaṇītam, attano ca parassa ca adhidevattakaram sabbadhammajātam avedīti vuttam hoti. **Kaṅkhīnam paṭijānatan**ti kaṅkhīnamyeva satam "nikkaṅkhamhā"ti paṭijānantānam.

Niddese pārāyanikapañhānanti Pārāyanikabrāhmaṇānam pucchānam. Avasānam karotīti antakaro. Koṭim karotīti pariyantakaro. Sīmam mariyādam karotīti paricchedakaro. Nigamam karotīti parivaṭumakaro. Sabhiyapañhānanti na kevalam Pārāyanikabrāhmaṇānam pañhānam eva, atha kho Sabhiyaparibbājakādīnampi pañhānam antam karotīti dassetum "sabhiyapañhānan"ti-ādimāha.

120. Asamhīranti rāgādīhi asamhāriyam. Asankuppanti asamkuppam aviparināmadhammam. Dvīhipi padehi nibbānam bhaṇati. Addhā gamissāmīti ekamseneva tam anupādisesanibbānadhātum gamissāmi. Na mettha kankhāti natthi me ettha nibbāne kankhā. Evam mam dhārehi adhimuttacittanti Pingiyo "evameva tvampi pamuncassu saddhan"ti iminā Bhagavato ovādena attani saddham uppādetvā saddhādhureneva ca vimuncitvā tam saddhādhimuttim pakāsento Bhagavantam āha "evam mam dhārehi adhimuttacittan"ti. Ayanhettha adhippāyo "yathā mam tvam avaca, evameva mam adhimuttacittam dhārehī"ti.

Na samhariyatīti gahetvā samharitum na sakkā. Niyogavacananti yuttavacanam. Avatthāpanavacananti sanniṭṭhānavacanam. Imasmim Pārāyanavagge yam antarantarā na vuttam, tam heṭṭhā vuttanayena gahetabbam. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Saddhammappajjotikāya Cūļaniddesaṭṭhakathāya Pārāyanānugīti gāthāniddesavannanā nitthitā.

Pārāyanavaggavannanā nitthitā.

## 19. Khaggavisāņasuttaniddesavaņņanā

#### Pathamavaggavannanā

Ito param Khaggavisāṇasuttaniddesavaṇṇanāya okāso anuppatto. Tattha "sabbesu bhūtesu nidhāya daṇḍan"ti ito param atirekapadamattameva vaṇṇayissāma. Tattha **sabbesū**ti anavasesesu. **Bhūtesū**ti sattesu. Ettha bhūtesūti kiñcāpi bhūtasaddo "bhūtasmim pācittiyan"ti evamādīsu¹ vijjamāne, "bhūtamidam Sāriputta samanupassasī"ti evamādīsu² khandhapañcake, "cattāro kho bhikkhu mahābhūtā hetū"ti evamādīsu³ catubbidhe pathavīdhātvādirūpe, "yo ca kālaghaso bhūto"ti evamādīsu⁴ khīṇāsave, "sabbeva nikkhipissanti, bhūtā loke samussayan"ti evamādīsu⁵ sabbasatte, "bhūtagāmapātabyatāyā"ti evamādīsu⁶ rukkhādike, "bhūtam bhūtato pajānātī"ti evamādīsu³ cātumahārājikānam heṭṭhā sattanikāyam upādāya vattati. Idha pana avisesato pathavīpabbatādīsu jātā sattā bhūtāti veditabbā. Tesu bhūtesu. **Nidhāyā**ti nikkhipitvā.

Daṇḍanti kāyavacīmanodaṇḍaṁ, kāyaduccaritādīnametaṁ adhivacanaṁ. Kāyaduccaritaṁ hi daṇḍayatīti daṇḍo, bādheti anayabyasanaṁ pāpetīti vuttaṁ hoti. Evaṁ vacīduccaritañca manoduccaritañca. Paharaṇadaṇḍo eva vā daṇḍo, taṁ nidhāyātipi vuttaṁ hoti. Aviheṭhayanti aviheṭhayanto. Aññatarampīti yaṁ kiñci ekampi. Tesampīti tesaṁ sabbabhūtānaṁ. Na puttamiccheyyāti atrajo khettajo dinnako antevāsikoti imesu catūsu puttesu yaṁ kiñci puttaṁ na iccheyya. Kuto sahāyanti sahāyaṁ pana iccheyyāti kuto eva etaṁ.

**Eko**ti pabbajjāsaṅkhātena eko, adutiyaṭṭhena eko, taṇhāpahānaṭṭhena eko, ekantavigatakilesoti eko, eko paccekasambodhiṁ abhisambuddhoti eko. Samaṇasahassassapi hi majjhe vattamāno gihisaññojanassa chinnattā eko, evaṁ **pabbajjāsaṅkhātena** 

<sup>1.</sup> Vi 2. 37 pitthe. 2. Ma 1. 326 pitthe. 3. Ma 3. 67 pitthe. 4. Khu 5. 68 pitthe.

<sup>5.</sup> Dī 2. 129 piṭthe. 6. Vi 2. 52 piṭṭhe. 7. Ma 1. 2 piṭṭhe.

eko. Eko tiṭṭhati, eko gacchati, eko nisīdati, eko seyyaṁ kappeti, eko iriyati vattatīti eko. Evaṁ adutiyaṭṭhena eko.

"Taṇhādutiyo puriso, dīghamaddhāna saṁsaraṁ. Itthabhāvaññathābhāvaṁ, saṁsaraṁ nātivattati.

Evamādīnavam natvā, tanham dukkhassa sambhavam. Vītatanho anādāno, sato bhikkhu paribbaje"ti<sup>1</sup>—

evam tanhāpahānaṭṭhena eko. Sabbakilesassa pahīnā ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvamkatā āyatim anuppādadhammāti evam ekantavigatakilesoti eko. Anācariyako hutvā sayambhū sāmaññeva paccekasambodhim abhisambuddhoti evam eko paccekasambodhim abhisambuddhoti eko.

Careti yā imā aṭṭha cariyāyo Seyyathidaṁ? Yā paṇidhisampannānaṁ catūsu iriyāpathesu iriyāpathacariyā, indriyesu guttadvārānaṁ ajjhattikāyatanesu āyatanacariyā, appamādavihārīnaṁ catūsu satipaṭṭhānesu saticariyā, adhicittamanuyuttānaṁ catūsu jhānesu samādhicariyā, buddhisampannānaṁ catūsu ariyasaccesu ñāṇacariyā, sammā paṭipannānaṁ catūsu ariyamaggesu maggacariyā, adhigataphalānaṁ catūsu sāmaññaphalesu paṭipatticariyā², tiṇṇaṁ Buddhānaṁ sabbasattesu lokatthacariyā, tattha padesato Paccekabuddhasāvakānanti. Yathāha "cariyāti aṭṭha cariyāyo yā iriyāpathacariyā"ti³ vitthāro. Tāhi cariyāhi samannāgato bhaveyyāti attho. Atha vā yā imā "adhimuccanto saddhāya carati, paggaṇhanto vīriyena carati, upaṭṭhahanto satiyā carati, avikkhitto samādhinā carati, pajānanto paññāya carati, vijānanto viññāṇena carati, evaṁ paṭipannassa kusalā dhammā āyāpentīti āyatanacariyāya carati, evaṁ paṭipanno visesamadhigacchatīti visesacariyāya caratī"ti⁴ evaṁ aparāpi aṭṭha cariyā vuttā. Tāhi samannāgato bhaveyyāti attho.

Khaggavisāṇakappoti khaggavisāṇo nāma khaggamigasiṅgaṁ<sup>5</sup>.

<sup>1.</sup> Khu 1. 201, 268; Khu 7. 362; Khu 8. 211 pitthesu.

<sup>2.</sup> Patticariyā (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Khu 8. 232; Khu 9. 215, 400 pitthesu.

<sup>4.</sup> Khu 8. 233; Khu 9. 216, 401 pitthesu.

<sup>5.</sup> Suttanipāta-Ttha 1. 57 pitthādīsupi passitabbam.

Kappa-saddo panāyam abhisaddahanavohārakālapaññatticchedavikappa-lesasamantabhāvasadisādi-anekattho. Tathā hissa "okappanīyametam bhoto Gotamassa. Yathā tam Arahato Sammāsambuddhassā"ti evamādīsu¹ abhisaddahanattho. "Anujānāmi bhikkhave pañcahi samaṇakappehi phalam paribhuñjitun"ti evamādīsu² vohāro. "Yena sudam niccakappam viharāmī"ti evamādīsu³ kālo. "Iccāyasmā kappo"ti evamādīsu⁴ paññatti. "Alaṅkato kappitakesamassū"ti evamādīsu⁵ chedanam. "Kappati dvaṅgulakappo"ti evamādīsu⁶ vikappo. "Atthi kappo nipajjitun"ti evamādīsuⁿ leso. "Kevalakappam Veļuvanam obhāsetvā"ti evamādīsu⁶ samantabhāvo. "Satthukappena vata kira bho sāvakena saddhim mantayamānā na jānimhā"ti evamādīsu⁶ sadiso, paṭibhāgoti attho. Idha panassa sadiso paṭibhāgoti attho veditabbo, khaggavisāṇasadisoti vuttam hoti. Ayam tāvettha padato atthavannanā.

Adhippāyānusandhito pana evam veditabbo—yvāyam vuttappakāro daņḍo bhūtesu pavattiyamāno ahito hoti, tam tesu appavattiyamānesu<sup>10</sup> tappaṭipakkhabhūtāya mettāya hitūpasamhārena ca sabbesu bhūtesu nidhāya daṇḍam, nihitadaṇḍattā eva ca yathā anihitadaṇḍā sattā bhūtāni daṇḍena vā satthena vā pāṇinā vā leḍḍunā vā viheṭhenti, tathā aviheṭhayam, aññatarampi tesam imam mettākammaṭṭhānamāgamma yadeva tattha vedanāgatam saññāsankhāraviññāṇagatam tañca tadanusāreneva tadaññañca saṅkhāragatam vipassitvā imam paccekabodhim adhigatomhī"ti ayam tāva adhippāyo.

Ayam pana anusandhi—evam vutte te amaccā āhamsu "idāni bhante kuhim gacchathā"ti. Tato tena "pubbapaccekasambuddhā kattha vasantī"ti āvajjetvā ñatvā "Gandhamādanapabbate"ti vutte punāhamsu "amhe dāni bhante pajahatha, na icchathā"ti. Atha Paccekabuddho āha "na puttamiccheyyā"ti sabbam. Tatrāyam adhippāyo—aham idāni atrajādīsu

<sup>1.</sup> Ma 1. 316 pitthe.

<sup>2.</sup> Vi 4. 244 pitthe.

<sup>3.</sup> Ma 1. 316 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 1. 444; Khu 8. 15, 138 pitthesu.

<sup>5.</sup> Khu 6. 278 pitthe.

<sup>6.</sup> Vi 4. 491 pitthe.

<sup>7.</sup> Am 3. 148 pitthe.

<sup>8.</sup> Sam 1. 50 pitthe.

<sup>9.</sup> Ma 1. 205 pitthe.

<sup>10.</sup> Appavattamāno (Syā)

yam kiñci puttampi na iccheyyam, kuto pana tumhādisam sahāyam. Tasmā tumhesupi yo mayā saddhim gantukāmo mādiso vā hotum icchati, so eko care khaggavisāṇakappo. Atha vā tehi "amhe dāni bhante pajahatha, na icchathā"ti vutte so paccekasambuddho "na puttamiccheyya, kuto sahāyan"ti vatvā attano yathāvuttenaṭṭhena ekacariyāya guṇam disvā pamudito pītisomanassajāto imam udānam udānesi¹.

Tattha tassāti<sup>2</sup> pipāsakiriyā. Thāvarāti khīṇāsavā. Bhayabheravāti khuddānukhuddakā cittutrāsā. Nidhāyāti chaḍḍetvā. Nidahitvāti ṭhapetvā. Oropayitvāti adhokaritvā. Samoropayitvāti adhogatam vissajjetvā. Nikkhipitvāti tato apanetvā. Paṭippassambhitvāti sannisīdāpetvā.

Ālāpananti ādito lapanam. Sallapananti sammā lapanam. Ullapananti uddham katvā lapanam. Samullapananti punappunam uddham katvā lapanam.

**Iriyāpathacariyā**ti iriyāpathānam cariyā, pavattananti attho. Sesesupi eseva nayo. Āyatanacariyā pana āyatanesu satisampajaññānam cariyā. **Pattī**ti phalāni. Tāni hi pāpuṇīyantīti "pattī"ti vuttāni. Sattalokassa ditthadhammikasamparāyikā atthā **lokatthā**ti ayam viseso.

Idāni tāsam cariyānam bhūmim dassento "catūsu iriyāpathesū"tiādimāha. Satipaṭṭhānesūti ārammaṇasatipaṭṭhānesupi vuccamānesu satito anaññāni, vohāravasena pana aññāni viya katvā vuttam. Ariyasaccesūti pubbabhāge lokiyasaccañāṇena visum visum saccapariggahavasena vuttam. Ariyamaggesu sāmaññaphalesūti ca vohāravaseneva vuttam. Padesatoti lokatthacariyāya ekadese. Nippadesato hi lokatthacariyam Buddhā eva karonti. Puna tā eva cariyāyo kārakapuggalavasena dassento "paṇidhisampannānan"ti-ādimāha. Tattha paṇidhisampannā nāma iriyāpathānam santattā iriyāpathāva ṭhitiyā sampannā akampita-iriyāpathā bhikkhubhāvanānurūpena santena iriyāpathena sampannā.

<sup>1.</sup> Suttanipāta-Ţţha 1. 58 piţţhādīsupi passitabbam.

Indriyesu guttadvārānanti cakkhādīsu chasu indriyesu attano attano visaye pavattam ekekadvāravasena guttam dvāram etesanti guttadvārā, tesam guttadvārānam. Dvāranti cettha uppattidvāravasena cakkhādayo eva. Appamādavihārīnanti sīlādīsu appamādavihāravatam.

Adhicittamanuyuttānanti vipassanāya pādakabhāvena adhicittasaṅkhātaṁ samādhiṁ anuyuttānaṁ. Buddhisampannānanti nāmarūpavavatthānaṁ ādiṁ katvā yāva gotrabhu, tāva pavattena ñāṇena sampannānaṁ. Sammā paṭipannānanti catumaggakkhaṇe. Adhigataphalānanti catuphalakkhaṇe. Tathāgatānanti tathā āgatānaṁ. Arahantānanti dūrakilesānaṁ. Sammāsambuddhānanti sammā sāmañca sabbadhammabuddhānaṁ. Imesaṁ padānaṁ attho heṭṭhā pakāsito eva.

Padesato Paccekabuddhānanti paccekasambuddhānam ekadesato. Sāvakānanti sāvakānampi ekadesato. Adhimuccantoti adhimokkham karonto. Saddhāya caratīti saddhāvasena pavattati. Paggaņhantoti catusammappadhānavīriyena padahanto. Upaṭṭhapentoti satiyā ārammaṇam upaṭṭhapento¹. Avikkhepam karontoti samādhivasena vikkhepam akaronto. Pajānantoti catusaccajānanapaññāya pakārena jānanto. Vijānantoti indriyasampayuttajavanapubbangamena āvajjanaviññāṇena ārammaṇam vijānanto. Viññāṇacariyāyāti āvajjanaviññāṇacariyāyavasena. Evam paṭipannassāti sahāvajjanāya indriyacariyāya paṭipannassa. Kusalā dhammā āyāpentīti samathavipassanāvasena pavattā kusalā dhammā bhusam yāpenti, pavattantīti attho. Āyatanacariyāyāti kusalānam dhammānam bhusam yatanacariyāya, pavattanacariyāyāti vuttam hoti. Visesamadhigacchatīti vikkhambhana tadanga samuccheda paṭippassaddhivasena visesam adhigacchatī.

Dassanacariyā ca sammādiṭṭhiyāti-ādīsu sammā passati, sammā vā tāya passanti, pasaṭṭhā sundarā vā diṭṭhīti sammādiṭṭhi, tassā sammādiṭṭhiyā nibbānapaccakkhakaraṇena dassanacariyā. Sammā saṅkappeti, sammā vā tena saṅkappenti, pasaṭṭho sundaro vā saṅkappoti sammāsaṅkappo. Tassa ārammaṇe cittassa abhiniropanacariyā. Sammā vadati, sammā vā tāya vadanti, pasaṭṭhā sundarā vā vācāti sammāvācā, micchāvācāviratiyā etaṁ nāmaṁ. Tassā catubbidhavacīsaṁvarapariggahacariyā. Sammā karoti, sammā vā

tena karonti, pasaṭṭhaṁ sundaraṁ vā kammanti sammākammaṁ, sammākammameva sammākammanto, micchākammantaviratiyā etaṁ namaṁ. Tassa tividhakāyasaṁvarasamuṭṭhānacariyā. Sammā ājīvati, sammā vā tena ājīvanti, pasaṭṭho sundaro vā ājīvoti sammā-ājīvo, micchā-ājīvaviratiyā etaṁ namaṁ. Tassa vodānacariyā parisuddhacariyā. Sammā vāyamati, sammā vā tena vāyamanti, pasaṭṭho sundaro vā vāyāmoti sammāvāyāmo, tassa paggahacariyā. Sammā sarati, sammā vā tāya saranti, pasaṭṭhā sundarā vā satīti sammāsati, tassā upaṭṭhānacariyā. Sammā samādhiyati, sammā vā tena samādhiyanti, pasaṭṭho sundaro vā samādhīti sammāsamādhī, tassa avikkhepacariyā.

Takkappoti tena kappo, evarūpoti attho. Tassadisoti tena sadiso, "tassadiko"ti vā pāṭho. Tappaṭibhāgoti tena paṭibhāgo tappaṭibhāgo, edisoti attho. Sādurasaṁ atikkantaṁ loṇaṁ atiloṇaṁ. Loṇakappoti loṇasadisoti vuccati. Atitittakanti atikkantatittakaṁ, pucimandādikappo tittakasadisoti vuccati. Atimadhuranti khīrapāyāsādikaṁ. Himakappoti himodakasadiso. Satthukappoti Satthunā Buddhena sadiso. Evamevāti opammasampaṭipādanaṁ.

Tatrāyam etassa Paccekabuddhassa sankhepena vipassanāācikkhanavidhim dassetvā gamissāma. Tattha nāmarūpapariggaham kātukāmo paccekabodhisatto rūpārūpa-atthasamāpattīsu yam kinci jhānam samāpajjitvā vutthāya vitakkādīni jhānangāni ca tamsampayutte ca phassādayo dhamme lakkhanarasapaccupatthānapadatthānavasena paricchinditvā "sabbampetam ārammaņābhimukham namanato namanatthena nāman"ti vavatthapeti. Tato tassa paccayam pariyesanto "hadayavatthum nissaya pavattatī"ti passati. Puna vatthussa paccayabhūtani ca upādārūpāni ca passitvā "idam sabbam rūppanato rūpan"ti pariggaņhāti. Puna tadubhayam "namanalakkhanam nāmam, ruppanalakkhanam rūpan"ti evam sankhepato nāmarūpam vavatthapeti. Samathayānikavasenetam vuttam. Vipassanāyāniko pana catudhātuvavatthānamukhena bhūtupādāyarūpāni paricchinditvā "sabbampetam ruppanato rūpan"ti passati. Tato evam paricchinnarūpassa cakkhādīni nissāya pavattamānā arūpadhammā āpāthamāgacchanti. Tato sabbepi te arūpadhamme namanalakkhane ekato katvā "idam nāman"ti passati,

so "idam nāmam, idam rūpan"ti dvedhā vavatthapeti. Evam vavatthapetvā "nāmarūpato uddham añño satto vā puggalo vā devo vā brahmā vā natthī"ti passati.

Yathā hi aṅgasambhārā, hoti saddo ratho iti. Evaṁ khandhesu santesu, hoti "satto"ti sammuti<sup>1</sup>.

Evameva pañcasu upādānakkhandhesu santesu² "satto puggalo"ti vohāramattam hotīti evamādinā nayena nāmarūpānam yāthāvadassanasankhātena diṭṭhivisuddhibhūtena ñāṇena nāmarūpam pariggahetvā puna tassa paccayampi pariggaṇhanto vuttanayena nāmarūpam pariggahetvā "ko nu kho imassa hetū"ti pariyesanto ahetuvādavisamahetuvādesu dosam disvā rogam disvā tassa nidānam samuṭṭhānampi pariyesanto vejjo viya tassa hetunca paccayanca pariyesanto avijjā taṇhā upādānam kammanti ime cattāro dhamme nāmarūpassa uppādapaccayattā "hetū"ti āhāram upatthambhanapaccayattā "paccayo"ti ca passati. Imassa hi kāyassa avijjādayo tayo dhammā mātā viya dārakassa upanissayā honti. Kammam pitā viya puttassa janakam, āhāro dhāti viya dārakassa sandhārakoti. Evam rūpakāyassa paccayapariggaham katvā puna "cakkhum ca paṭicca rūpe ca uppajjati cakkhuviññāṇan"ti-ādinā³ nayena nāmakāyassapi paccayam pariggaṇhāti, evam pariggaṇhanto "atītānāgatāpi dhammā evameva vattantī"ti sanniṭṭhānam karoti.

Tassa yā sā pubbantaṁ ārabbha "ahosiṁ nu kho ahaṁ atītamaddhānaṁ, na nu kho ahosiṁ, kiṁ nu kho, kathaṁ nu kho, kiṁ hutvā kiṁ ahosiṁ nu kho ahaṁ atītamaddhānan"ti⁴ pañcavidhā vicikicchā vuttā.

Yāpi aparantam ārabbha "bhavissāmi nu kho aham anāgatamaddhānam, na nu kho bhavissāmi, kim nu kho bhavissāmi, katham nu kho bhavissāmi, kim hutvā kim bhavissāmi nu kho aham anāgatamaddhānan"ti<sup>4</sup> pañcavidhā vicikicchā vuttā.

<sup>1.</sup> Sam 1. 137; Khu 11. 26; Abhi 4. 58 pitthesu.

<sup>2.</sup> Sati (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Ma 1. 320; Ma 3. 128; Sam 2. 261; Am 1. 382; Khu 11. 7; Abhi 4. 248 piṭṭhādīsu.

<sup>4.</sup> Ma 1. 10; Sam 1. 265 pitthesu.

Yāpi etarahi vā pana paccuppannam addhānam ārabbha kathamkathī hoti "aham nu khosmi, no nu khosmi, kim nu khosmi, katham nu khosmi, ayam nu kho satto kuto āgato, so kuhim gāmī bhavissatī"ti¹ chabbidhā vicikicchā vuttā, sā sabbāpi pahiyyati. Evam paccayapariggahanena tīsu addhāsu kankham vitaritvā ṭhitam ñāṇam "kankhāvitaraṇavisuddhī"tipi "dhammaṭṭhitiñāṇan"tipi "yathābhūtañāṇan"tipi "sammādassanan"tipi vuccati.

Ettha pana tisso hi lokiyapariññā ñātapariññā tīraṇapariññā pahānapariññāti. Tattha "ruppanalakkhaṇaṁ rūpaṁ, vedayitalakkhaṇā vedanā"ti evaṁ tesaṁ tesaṁ dhammānaṁ paccattalakkhaṇasallakkhaṇavasena pavattā paññā ñātapariññā nāma. "Rūpaṁ aniccaṁ, vedanā aniccā"ti-ādinā pana nayena tesaṁyeva dhammānaṁ sāmaññalakkhaṇaṁ āropetvā pavattā lakkhaṇārammaṇikavipassanāpaññā tīraṇapariññā nāma. Tesu eva pana dhammesu niccasaññādipajahanavasena pavattā lakkhaṇārammanikavipassanāva paññā pahānapariññā nāma.

Tattha saṅkhāraparicchedato paṭṭhāya yāva paccayapariggahā ñātapariññāya bhūmi. Etasmiṁ hi antare dhammānaṁ paccattalakkhaṇapaṭivedhasseva ādhipaccaṁ hoti. Kalāpasammasanato paṭṭhāya yāva udayabbayānupassanā tīraṇapariññāya bhūmi. Etasmiṁ hi antare sāmaññalakkhaṇapaṭivedhasseva ādhipaccaṁ hoti. Bhaṅgānupassanato paṭṭhāya upari pahānapariññāya bhūmi. Tato ca paṭṭhāya hi aniccato anupassanto niccasaññaṁ pajahati, dukkhato anupassanto sukhasaññaṁ, anattato anupassanto attasaññaṁ, nibbindanto nandiṁ, virajjanto rāgaṁ, nirodhento samudayaṁ, paṭinissajjanto ādānaṁ pajahatīti evaṁ niccasaññādipahānasādhikānaṁ sattannaṁ anupassanānaṁ ādhipaccaṁ. Iti imāsu tīsu pariññāsu saṅkhāraparicchedassa ceva paccayapariggahassa ca sādhitattā iminā yoginā ñātapariññāva adhigatā.

Puna "Yam kiñci rūpam atītānāgatapaccuppannam ajjhattam vā bahiddhā vā -pa- yam dūre santike vā, sabbam rūpam hutvā abhāvato aniccam, udayabbayapaṭipīḷitattā dukkham, avasavattittā anattā. Yā kāci vedanā. Saññā. Ye keci

sankhārā. Yam kiñci viññāṇam atītānāgatapaccuppannam ajjhattam vā bahiddhā vā oļārikam vā sukhumam vā hīnam vā paṇītam vā yam dūre santike vā, sabbam viññāṇam hutvā abhāvato aniccam, udayabbayapaṭipīļitattā dukkham, avasavattittā anattā"ti evamādinā<sup>1</sup> nayena kalāpasammasanam karoti. Idam sandhāya vuttam "tilakkhaṇam āropetvā"ti.

Evam sankhāre aniccadukkhānattavasena kalāpasammasanam katvā puna sankhārānam udayabbayameva passati. Katham? "Avijjāsamudayā rūpasamudayo, taṇhākamma-āhārasamudayā rūpasamudayo"ti². Evam rūpakkhandhassa paccayāyattatādassanena rūpakkhandhassa udayam passati, nibbattilakkhaṇam passantopi rūpakkhandhassa udayam passati. Evam pañcahākārehi rūpakkhandhassa udayam passati. "Avijjānirodhā rūpanirodho, taṇhākamma-āhāranirodhā rūpanirodho"ti² paccayanirodhadassanena rūpakkhandhassa vayam passati, vipariṇāmalakkhaṇam passantopi rūpakkhandhassa vayam passatīti, evam pañcahākārehi rūpakkhandhassa vayam passatī.

Tathā "avijjāsamudayā vedanāsamudayo, taṇhākammaphassasamudayā vedanāsamudayo"ti² paccayāyattatādassanena vedanākkhandhassa udayaṁ passati, nibbattilakkhaṇaṁ passantopi vedanākkhandhassa udayaṁ passati. "Avijjānirodhā vedanānirodho, taṇhākammaphassanirodhā vedanānirodho"ti² paccayanirodhadassanena vedanākkhandhassa vayaṁ passati, vipariṇāmalakkhaṇaṁ passantopi vedanākkhandhassa vayaṁ passati². Evaṁ saññākkhandhādīsupi.

Ayam pana viseso—viññāṇakkhandhassa phassaṭṭhāne "nāmarūpasamudayā, nāmarūpanirodhā"ti yojetabbam. Evam ekekasmim khandhe paccayasamudayavasena ca nibbattilakkhaṇavasena ca paccayanirodhavasena ca vipariṇāmalakkhaṇavasena ca udayabbayadassanena ca dasa dasa katvā paññāsa lakkhaṇāni vuttāni. Tesam vasena "evampi rūpassa udayo, evampi rūpassa vayo"ti paccayato ceva khanato ca vitthārena manasikāram karoti.

Tassevam karoto "iti kira ime dhammā ahutvā sambhonti, hutvā paṭiventī"ti ñāṇam visadam hoti. "Evam kira ime dhammā

anuppannā uppajjanti, uppannā nirujjhantī"ti niccanavā hutvā saṅkhārā upaṭṭhahanti. Na kevalañca niccana vā, sūriyuggamane ussāvabindu viya udakabubbuļo viya udake daṇḍarāji viya āragge sāsapo viya vijjuppādo viya ca parittaṭṭhāyino, māyāmarīcisupinālātacakkagandhabbana garapheṇakadali-ādayo viya asārā nissārā viya hutvā upaṭṭhahanti. Ettāvatā ca puna anena "vayadhammameva uppajjati, uppannañca vayaṁ upetī"ti iminā ākārena sammasanapaññāya lakkhaṇāni¹ paṭivijjhitvā ṭhitaṁ udayabbayānupassanaṁ nāma paṭhamaṁ taruṇavipassanāñāṇaṁ adhigataṁ hoti. Yassādhigamā "āraddhavipassako"ti saṅkhaṁ gacchati².

Athassa āraddhavipassakassa kulaputtassa obhāso ñāṇaṁ pīti passaddhi sukhaṁ adhimokkho paggaho upaṭṭhānaṁ upekkhā nikantīti dasa vipassanupakkilesā uppajjanti. Ettha **obhāso** nāma vipassanakkhaṇe ñāṇassa balavattā lohitaṁ sannisīdati, tena ca cittobhāso nibbattati. Taṁ disvā akusalo yogī "maggo me patto"ti tameva obhāsaṁ assādeti. **Nāṇa**mpi vipassanāñāṇameva. Taṁ saṅkhāre sammasantassa³ suddhaṁ pasannaṁ hutvā pavattati. Taṁ disvā pubbe viya "maggo"ti assādeti. **Pīti**pi vipassanāpīti eva. Tassa hi tasmiṁ khaṇe pañcavidhā pīti uppajjati. **Passaddhī**ti vipassanāpassaddhi. Tasmiṁ samaye neva kāyacittānaṁ daratho, na gāravaṁ, na kakkhaļatā, na akammaññatā, na gelaññatā, na vaṅkatā hoti. **Sukha**mpi vipassanāsukhameva. Tassa kira tasmiṁ samaye sakalasarīraṁ abhisandayamānaṁ atipanītaṁ sukhaṁ uppajjati.

Adhimokkho nāma vipassanakkhaņe pavattā saddhā. Tasmim hi khaņe cittacetasikānam ativiya pasādabhūtā balavatī saddhā uppajjati. Paggaho nāma vipassanāsampayuttam vīriyam. Tasmim hi khaņe asithilam anaccāraddham supaggahitam vīriyam uppajjati. Upaṭṭhānanti vipassanāsampayuttā sati. Tasmim hi khaņe supaṭṭhitā sati uppajjati. Upekkhā duvidhā vipassanāvajjanavasena. Tasmim hi khaņe sabbasankhāragahaņe majjhattabhūtam vipassanupekkhāsankhātam ñāṇam balavantam hutvā uppajjati manodvārāvajjanupekkhā ca. Sā ca tam

<sup>1.</sup> Samapaññāsalakkhanāni (Sī, Syā, I) 2. Visuddhi 2. 266 pitthādīsupi passitabbam.

<sup>3.</sup> Sammasantassa (Sī, Syā, I)

tam thānam āvajjantassa sūrā tikhiṇā hutvā vahati. **Nikantī**ti vipassanānikanti. Obhāsādīsu hi ālayam kurumānā sukhumā santākārā nikanti uppajjati. Ettha obhāsādayo kilesavatthutāya "upakkilesā"ti vuttā na akusalattā. Nikanti pana upakkileso ceva kilesavatthu ca.

Paṇḍito pana bhikkhu obhāsādīsu uppannesu vikkhepaṁ agacchanto "obhāsādayo dhammā, na maggo, upakkilesavimuttaṁ pana vīthipaṭipannaṁ¹ vipassanāñāṇaṁ maggo"ti maggañca amaggañca vavatthapeti. Tassevaṁ "ayaṁ maggo, ayaṁ na maggo"ti ñatvā ṭhitaṁ ñāṇaṁ maggāmaggañāṇadassanavisuddhīti vuccati. Ito paṭṭhāya aṭṭhannaṁ vipassanāñāṇāmaṁ vasena sikhāpattavipassanāñāṇaṁ navamañca saccānulomikaṁ ñāṇanti ayaṁ paṭipadāñāṇadassanavisuddhi nāma hoti. Udayabbayānupassanāñāṇaṁ bhaṅgānupassanāñāṇaṁ bhayatupaṭṭhānañāṇaṁ ādinavānupassanāñāṇaṁ nibbidānupassanāñāṇaṁ muñcitukamyatāñāṇaṁ paṭisaṅkhānupassanāñāṇaṁ saṅkhārupekkhāñāṇanti imāni aṭṭha ñāṇāni nāma. Navamaṁ saccānulomikaṁ ñāṇanti anulomassetaṁ nāmaṁ.

Tasmā tam sampādetukāmena upakkilesavimuttam udayabbayañāṇam ādim katvā etesu ñāṇesu yogo karaṇīyo. Udayabbayam passantassa hi aniccalakkhaṇam yathābhūtam upaṭṭhāti, udayabbayapaṭipīḷanam passato dukkhalakkhaṇañca, "dukkhameva hi sambhoti, dukkham tiṭṭhati veti cā"ti² passato anattalakkhaṇañca.

Ettha ca aniccam aniccalakkhaṇam dukkham dukkhalakkhaṇam anattā anattalakkhaṇami ayam vibhāgo veditabbo. Tattha aniccanti khandhapañcakam. Kasmā? Uppādavayaññathattabhāvā, hutvā abhāvato vā. Aññathattam nāma jarā. Uppādavayaññathattam aniccalakkhaṇam, hutvā abhāvasaṅkhāto vā ākāravikāro. "Yadaniccam, tam dukkhan"ti³vacanato tadeva khandhapañcakam dukkham. Kasmā? Abhiñham paṭipīṭanato. Abhiṇham paṭipīṭanākāro dukkhalakkhayam. "Yam dukkham, tadanattā"ti³ vacanato tadeva khandhapañcakam anattā. Kasmā? Avasavattanato. Avasavattanākāro anattalakkhaṇam. Imāni tīṇipi lakkhaṇāni udayabbayam passantasseva ārammaṇāni honti.

<sup>1.</sup> Vipassanāvīthipaṭipannam (Sī, I)

<sup>3.</sup> Sam 2. 19 pitthe.

<sup>2.</sup> Sam 1. 137; Abhi 4. 58 pitthesu.

Punapi so rūpārūpadhamme "evam aniccā"ti-ādinā vipassati, tassa sankhārā lahum lahum āpātham āgacchanti, tato uppādam vā thitam vā pavattam vā nimittam vā ārammaṇam akatvā tesam khayavayanirodhe eva sati santiṭṭhati, idam **bhaṅgañāṇam** nāma. Imassa uppādato paṭṭhāya ayam yogī "yathā ime sankhārā bhijjanti nirujjhanti, evam atītepi sankhāragatam bhijji, anāgatepi bhijjissatī"ti nirodhameva passanto tiṭṭhati. Tassa bhaṅgānupassanāñāṇam āsevantassa bahulīkarontassa sabbabhava yoni gatiṭhiti sattāvāsesu pabhedakā sankhārā jalita-aṅgārakāsu-ādayo viya mahābhayam hutvā upaṭṭhahanti. Etam **bhayatupaṭṭhānañāṇam** nāma.

Tassa tam bhayatupaṭṭhānañāṇam āsevantassa sabbe bhavādayo āditta-aṅgāram viya samussitakhaggo viya paccatthiko appaṭisaraṇā sādīnavā hutvā upaṭṭhahanti. Idam **ādīnavānupassanāñāṇam** nāma. Tassa evam saṅkhāre ādīnavato passantassa bhavādīsupi saṅkhārānam ādīnavattā saṅkhāresu ukkaṇṭhanā anabhirati uppajjati, idam **nibbidānupassanāñāṇam** nāma.

Sabbasankhāresu nibbindantassa ukkanthantassa tasmā sankhāragatā muñcitukāmatā nissaritukāmatā hoti. Idam muñcitukamyatāñāṇam nāma. Puna tasmā sankhāragatā muñcitum pana te eva sankhāre paṭisankhānupassanāñāṇena tilakkhaṇam āropetvā tīraṇam patisankhānupassanāñāṇam nāma.

So evam tilakkhaṇam āropetvā saṅkhāre pariggaṇhanto tesu anattalakkhaṇassa sudiṭṭhattā "attā"ti vā "attaniyan"ti vā agaṇhanto saṅkhāresu bhayañca nandiñca pahāya saṅkhāresu udāsīno hoti majjhatto, "ahan"ti vā "maman"ti vā na gaṇhāti, tīsu bhavesu upekkhako, idam saṅkhārupekkhāñānam nāma.

Tam panesa ce santipadam nibbānam santato passati, sabbasankhārapavattam vissajjetvā nibbānam pakkhandam hoti. No ce nibbānam santato passati, punappunam "aniccan"ti vā "dukkhan"ti vā "anattā"ti vā tividhānupassānāvasena sankhārārammaṇameva hutvā pavattati. Evam tiṭṭhamānañca etam tividhavimokkhamukhabhāvam āpajjitvā tiṭṭhati. Tisso hi anupassanā "tīṇi vimokkhamukhānī"ti vuccanti. Evam aniccato manasikaronto adhimokkhabahulo animittam vimokkham paṭilabhati, dukkhato manasikaronto

passaddhibahulo **appaṇihitaṁ vimokkhaṁ** paṭilabhati, anattato manasikaronto vedabahulo **suññataṁ vimokkhaṁ** paṭilabhati.

Ettha ca animitto vimokkhoti animittākārena nibbānaṁ ārammaṇaṁ katvā pavatto ariyamaggo. So hi animittāya dhātuyā uppannattā animitto, kilesehi ca vimuttattā vimokkho. Eteneva nayena appaṇihitākārena nibbānaṁ ārammaṇaṁ katvā pavatto appaṇihito, suññatākārena nibbānaṁ ārammaṇaṁ katvā pavatto suññatoti veditabbo.

Evam adhigatasankhārupekkhassa kulaputtassa vipassanā sikhāppattā hoti. Vuṭṭhānagāminivipassanāti etadeva. Assa tam sankhārupekkhāñāṇam āsevantassa tikkhatarā sankhārupekkhā uppajjati. Tassa "idāni maggo uppajjissatī"ti sankhāre "aniccā"ti vā "dukkhā"ti vā "anattā"ti vā sammasitvā bhavangam otarati, bhavangānantaram sankhārupekkhāya kathitanayeneva¹aniccādi-ākārena manasikaritvā uppajjati manodvārāvajjanam, tatheva manasikaroto paṭhamam javanacittam uppajjati. Yam parikammanti vuccati. Tadanantaram tadeva dutiyajavanacittam uppajjati. Yam upacāranti vuccati, tadanantarampi tadeva uppajjati tatiyam javanacittam. Yam anulomanti vuccati, idam tesam pāṭi-ekkam nāma.

Avisesena pana tividhampetam "āsevanan"tipi "parikamman"tipi "upacāran"tipi "anuloman"tipi vuccati. Idam pana anulomanāṇam saṅkhārārammaṇāya vuṭṭhānagāminiyā vipassanāya pariyosānam hoti, nippariyāyena pana gotrabhuñāṇameva vipassanāya pariyosānanti vuccati. Tato param nibbānam ārammaṇam kurumānam puthujjanagottam atikkamamānam ariyagottam okkamamānam nibbānārammaṇe paṭhamasamannāhārabhūtam apunarāvaṭṭakam ²gotrabhuñāṇam uppajjati. Idam pana ñāṇam paṭipadāñāṇadassanavisuddhiñca ñāṇadassanavisuddhiñca na bhajati. Antarā abbohārikameva hoti. Vipassanāsote patitattā "paṭipadāñāṇadassanavisuddhī"ti vā vipassanā"ti vā saṅkham gacchati. Nibbānam ārammaṇam katvā gotrabhuñāṇe niruddhe tena dinnasaññāya nibbānam ārammaṇam katvā

<sup>1.</sup> Āgatanayeneva (Sī)

diṭṭhisaṁyojanaṁ sīlabbataparāmāsasaṁyojanaṁ vicikicchāsaṁyojananti tīṇi saṁyojanāni viddhaṁsento sotāpattimaggo uppajjati, tadanantaraṁ tasseva vipākabhūtāni dve tīṇi vā phalacittāni uppajjanti anantaravipākattā lokuttarakusalānaṁ, phalapariyosāne panassa uppannabhavaṅgaṁ vicchinditvā paccavekkhaṇatthāya manodvārāvajjanaṁ uppajjati. So hi "iminā vatāhaṁ maggena āgato"ti maggaṁ paccavekkhati. Tato "me ayaṁ ānisaṁso laddho"ti phalaṁ paccavekkhati. Tato "ime nāma kilesā pahīnā"ti pahīnakilese paccavekkhati. Tato "ime nāma kilesā avasiṭṭhā"ti uparimaggattayavajjhakilese paccavekkhati. Avasāne ca "ayaṁ dhammo mayā paṭividdho"ti amataṁ nibbānaṁ paccavekkhati. Iti sotāpannassa ariyasāvakassa pañca paccavekkhaṇāni honti. Tathā sakadāgāmi-anāgāmiphalāvasāne. Arahattaphalāvasāne avasiṭṭhakilesapaccavekkhaṇaṁ nāma natthi. Evaṁ sabbānipi ekūnavīsatipaccavekkhaṇāni honti.

Evam paccavekkhitvā so yogāvacaro tasmim yeva āsane nisinno vuttanayene vipassitvā kāmarāgabyāpādānam tanubhāvam karonto dutiyamaggam pāpuṇāti, tadanantaram vuttanayeneva phalañca. Tato vuttanayena vipassitvā kāmarāgabyāpādānam anavasesappahānam karonto tatiyamaggam pāpuṇāti, vuttanayena phalañca. Tato tasmim yevāsane vuttanayena vipassitvā rūparāgārūparāgamānuddhaccāvijjānam anavasesappahānam karonto catutthamaggam pāpuṇāti, vuttanayena phalañca. Ettāvatā cesa hoti arahā mahākhīṇāsavo Paccekabuddho. Iti imesu catūsu maggesu ñāṇam **ñāṇadassanavisuddhi** nāma.

Ettāvatā "sabbesu bhūtesu nidhāya daṇḍaṁ aviheṭhayaṁ aññatarampi tesan"ti etena pātimokkhasaṁvarādisīlassa vuttattā sīlavisuddhi. "Na puttamiccheyya kuto sahāyan"ti etena paṭighānunayavivajjanavasena mettādīnaṁ vuttattā cittavisuddhi. "Eko care khaggavisāṇakappo"ti iminā pana nāmarūpapariggahādīnaṁ vuttattā diṭṭhivisuddhi kaṅkhāvitaraṇavisuddhi maggāmaggañāṇadassanavisuddhi paṭipadāñāṇadassanavisuddhi ñāṇadassanavisuddhīti satta visuddhiyo vuttā honti. Ayamettha mukhamattanidassanaṁ, vitthāraṁ pana

icchantena Visuddhimaggam¹ oloketvā gahetabbam. Ettāvatā ceso Paccekabuddho—

"Cātuddiso appaṭigho ca hoti, Santussamāno itarītarena. Parissayānaṁ sahitā achambhī, Eko care khaggavisāṇakappo"ti—

pasamsiyādibhāvam āpajjitvā Gandhamādanapabbatam upasobhayamāno vihāsinti evam sabbattham.

Pathamagāthāniddesavannanā.

122. Dutiye samsaggajātassāti jātasamsaggassa. Tattha dassanasavanakāyasamullapanasambhogavasena pañcavidho samsaggo. Tattha aññamaññam disvā cakkhuviññāṇavīthivasena uppannarāgo dassanasamsaggo nāma. Tattha Sīhaļadīpe Kāļadīghavāpīgāme piṇḍāya carantam Kalyāṇavihāravāsim daharabhikkhum disvā paṭibaddhacittā kenaci upāyena tam alabhitvā kālakatā kuṭumbiyadhītā tassā nivāsanacoļakkhaṇḍam disvā "evarūpāya vatthadhāriniyā nāma saddhim samvāsam nālatthan"ti hadayam phāletvā kālakato, so eva ca daharo nidassanam.

Parehi pana kathiyamānam rūpādisampattim attannā vā hasitalapitagītasaddam sutvā sotaviññāṇavīthivasena uppanno rāgo savanasamsaggo nāma. Tatrāpi Girigāmavāsīkammāradhītāya pañcahi kumārīhi saddhim padumassaram gantvā nhāyitvā mālam sīse āropetvā uccāsaddena gāyantiyā ākāsena gacchanto saddam sutvā kāmarāgena jhānā parihāyitvā anayabyasanam patto Pañcaggaļaleṇavāsī Tissadaharo nidassanam.

Aññamaññaṁ aṅgaparāmasanena uppannarāgo **kāyasaṁsaggo** nāma. Dhammagāyanadaharabhikkhu cettha nidassanaṁ. Mahāvihāre kira daharabhikkhu dhammaṁ bhāsati, tattha mahājane āgate rājāpi agamāsi saddhiṁ antepurena. Tato rājadhītāya tassa rūpañca saddañca āgamma balavarāgo uppanno tassa ca daharassāpi. Taṁ disvā rājā sallakkhetvā sāṇipākārena

<sup>1.</sup> Visuddhi 2. 222, 233, 241, 276, 312 pitthādīsu.

<sup>2.</sup> Khu 1. 286; Khu 8. 248 piţthādīsu.

parikkhipāpesi, te aññamaññam parāmasitvā ālingimsu. Puna sāṇipākāram apanetvā passantā dvepi kālakateyeva addasamsūti.

Aññamaññaṁ ālapanasamullapane uppannarāgo pana samullapanasaṁsaggo nāma. Bhikkhubhikkhunīhi saddhim paribhogakaraṇe uppannarāgo sambhogasaṁsaggo nāma. Dvīsupi ca etesu Maricavaṭṭivihāre bhikkhu ca bhikkhunī ca nidassanaṁ. Maricavaṭṭimahāvihāramahe kira Duṭṭhagāmaṇi abhayamahārājā mahādānaṁ paṭiyādetvā ubhatosaṁghaṁ parivisati. Tattha uṇhayāguyā dinnāya saṁghanavakasāmaṇerī anādhārakassa sattavassikasaṁghanavakasāmaṇerassa dantavalayaṁ¹ datvā samullāpaṁ akāsi, te ubhopi upasampajjitvā saṭṭhivassā hutvā paratīraṁ gatā aññamaññaṁ samullāpena pubbasaññaṁ paṭilabhitvā tāvadeva jātasinehā sikkhāpadāni vītikkamitvā pārājikā ahesunti.

Evam pañcavidhe samsagge yena kenaci samsaggena jātasamsaggassa bhavanti snehā, purimarāgapaccayā balavarāgo uppajjati. Tato snehanvayam dukkhamidam pahotīti tameva sneham anugacchantam sandiṭṭhikasamparāyikasokaparidevādinānappakārakam dukkhamidam pahoti nibbattati bhavati jāyati. Apare pana "ārammaņe cittavosaggo samsaggo"ti bhaṇanti. Tato sneho snehadukkhanti.

Evamatthappabhedam imam aḍḍhagātham vatvā so Paccekabuddho āha "svāham yamidam snehanvayam sokādidukkham pahoti, tassa dukkhassa mūlam khananto paccekasambodhim adhigato"ti. Evam vutte te amaccā āhamsu "amhehi dāni bhante kim kattabban"ti. Tato so āha "tumhe vā aññe vā yo imamhā dukkhā muccitukāmo, so sabbopi **ādīnavam snehajam pekkhamāno, eko care khaggavisāṇakappo**ti. Ettha ca yam tam "snehanvayam dukkhamidam pahotī"ti vuttam, tadeva sandhāya "ādīnavam snehajam pekkhamāno"ti idam vuttanti veditabbam. Atha vā yathāvuttena samsaggana samsaggajātassa bhavanti snehā, snehanvayam dukkhamidam pahoti, evam yathābhūtam ādīnavam snehajam pekkhamāno aham adhigatoti evampi abhisambandhitvā catutthapādo pubbe vuttanayeneva udānavasena vuttoti veditabbo. Tato param sabbam purimagāthāya vuttasadisamevāti².

<sup>1.</sup> Thālakam (Ka) 2. Suttanipāta-Ṭṭha 1. 62 piṭṭhādīsupi passitabbam.

Niddese anuppādetīti rūpasmim anubyañjanam disvā allīyati. Anubandhatīti rūpasmim snehavasena bandhati. Bhavantīti honti. Jāyantīti uppajjanti. Nibbattantīti vattanti. Pātubhavantīti pākaṭā honti. Sambhavanti sañjāyanti abhinibbattantīti tīṇi upasaggena vaḍḍhitāni. Ito param Aṭṭhakavagge¹ vuttanayeneva veditabbam.

### Dutiyagāthāniddesavannanā.

124. Tatiye mettāyanavasena **mittā**. Suhadabhāvena **suhajjā**. Keci hi ekantahitakāmatāya mittāva honti, na suhajjā. Keci gamanāgamanaṭṭhānanisajjāsamullāpādīsu hadayasukhajananena suhajjāva honti, na mittā. Keci tadubhayavasena suhajjā ceva mittā ca. Te duvidhā honti agāriyā ca anagāriyā ca. Tattha agāriyā tividhā honti upakārā samānasukhadukkhā anukampakāti. Anagāriyā visesena atthakkhāyino. Evaṁ te catūhi catūhi aṅgehi samannāgatā honti.

#### Yathāha—

"Catūhi kho gahapatiputta ṭhānehi upakāro mitto suhado veditabbo. Pamattaṁ rakkhati, pamattassa sāpateyyaṁ rakkhati, bhītassa saraṇaṁ hoti, uppannesu kiccakaraṇīyesu taddiguṇaṁ bhogaṁ anuppadeti².

### Tathā—

Catūhi kho gahapatiputta ṭhānehi samānasukhadukkho mitto suhado veditabbo. Guyhamassa ācikkhati, guyhamassa parigūhati, āpadāsu na vijahati, jīvitaṁ pissa atthāya pariccattaṁ hoti<sup>2</sup>.

### Tathā—

Catūhi kho gahapatiputta ṭhānehi anukampako mitto suhado veditabbo. Abhavenassa na nandati, bhavenassa nandati, avaṇṇaṁ bhaṇamānaṁ nivāreti, vaṇṇaṁ bhaṇamānaṁ pasaṁsati<sup>3</sup>.

Tathā—

Catūhi kho gahapatiputta ṭhānehi atthakkhāyī mitto suhado veditabbo. Pāpā nivāreti, kalyāņe niveseti, assutam sāveti, saggassa maggam ācikkhatī"ti<sup>1</sup>.

Tesu idha agāriyā adhippetā, atthato pana sabbepi yujjanti. Te mitte suhajje. **Anukampamāno**ti anudayamāno, tesam sukham upasamharitukāmo dukkham apaharitukāmo.

Hāpeti atthanti diṭṭhadhammikasamparāyikaparamatthavasena tividham, tathā attatthaparattha-ubhayatthavasenāpi tividham attham laddhavināsanena aladdhānuppādanenāti dvidhāpi hāpeti vināseti. Paṭibaddhacittoti "aham imam vinā na jīvāmi, eso me gati, eso me parāyaṇan"ti evam attānam nīce ṭhāne ṭhapentopi paṭibaddhacitto hoti. "Ime mam vinā na jīvanti, aham tesam gati, aham tesam parāyaṇan"ti evam attānam ucce ṭhāne ṭhapentopi paṭibaddhacitto hoti. Idha pana evam paṭibaddhacitto adhippeto.

Etaṁ bhayanti etaṁ atthahāpanabhayaṁ, attano samāpattihāniṁ sandhāya bhaṇati. Santhaveti tividho santhavo taṇhādiṭṭhimittasanthavavasena. Tattha aṭṭhasatappabhedāpi taṇhā taṇhāsanthavo, dvāsaṭṭhippabhedāpi diṭṭhi diṭṭhisanthavo, paṭibaddhacittatāya mittānukampanā mittasanthavo. So idha adhippeto. Tena hissa samāpatti parihīnā. Tenāha "etaṁ bhayaṁ santhave pekkhamāno"ti². Sesaṁ pubbasadisamevāti veditabbaṁ. Niddese vattabbaṁ natthi³.

Tatiyagāthāniddesavannanā.

124. Catutthe **varnso**ti veļu. **Visālo**ti vitthiņņo. **Va**-kāro avadhāraņattho, evakāro vā ayam. Sandhivasenettha **e**-kāro naṭṭho. Tassa parapadena sambandho, tam pacchā yojessāma. **Yathā**ti paṭibhāge. **Visatto**ti laggo jaṭito samsibbito. **Puttesu dāresu cā**ti puttadhītubhariyāsu. **Yā apekkhā**ti yā taṇhā yo

<sup>1.</sup> Dī 3. 153 pitthe.

<sup>2.</sup> Aham adhigatoti (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Suttanipāta-Ttha 1. 64; Apadāna-Ttha 1. 178 pitthādīsupi passitabbam.

sneho. Varisakkaļīrova asajjamānoti varisakaļīro viya alaggamāno. Kim vuttam hoti? Yathā variso visālo visatto eva hoti, puttesu ca dāresu ca yā apekkhā, sāpi evam tāni vatthūni samsibbitvā thitattā visattā eva. Svāham tāya apekkhāya apekkhavā visālo variso viya visattoti evam apekkhāya ādīnavam disvā tam apekkham maggañāņena chindanto ayam varisakaļīrova rūpādīsu vā diṭṭhādīsu vā lābhādīsu vā kāmabhavādīsu vā taṇhāmānadiṭṭhivasena asajjamāno paccekasambodhim adhigatoti. Sesam purimanayeneva veditabbam. Imāyapi niddese atirekam natthi<sup>1</sup>.

### Catutthagāthāniddesavannanā.

125. Pañcame **migo**ti sabbesam ārañnikacatuppādānam eva etam adhivacanam. Idha pana pasadamigo adhippeto. **Araññamhī**ti gāmañca gāmūpacārañca thapetvā avasesam araññam, idha pana uyyānam adhippetam. tasmā "uyyānamhī"ti vuttam hoti. Yathāti patibhāge. Abaddhoti rajjubandhanādīsu vena kenaci abaddho. Etena vissatthacariyam dīpeti. Yenicchakam gacchati gocarāyāti yena disābhāgena gantum icchati, tena gocarattham gacchati. Tasmā tattha yattakam icchati gantum, tattakam gacchati. Yam icchati khāditum, tam khādatīti dīpeti. Viññū naroti panditapuriso. Seritanti sacchandavuttitam aparayattabhavam. Pekkhamanoti paññācakkhunā olokayamāno. Atha vā dhammaseritam puggalaseritañca. Lokuttaradhammā hi kilesavasam agamanato serino tehi samannāgatā puggalāva, tesam bhāvaniddeso seritam pekkhamānoti. Kim vuttam hoti? Migo araññamhi yathā abaddho, yenicchakam gacchati gocarāya. Kadā nu kho ahampi tanhābandhanam chinditvā evam gaccheyyanti iti me tumhehi ito cito ca parivāretvā thitehi baddhassa yenicchakam gantum alabhantassa tasmim yenicchakagamanābhāve ādīnavam yenicchakagamane ānisamsam disvā anukkamena samathavipassanāpāripūrim agamim. Tato paccekabodhim adhigatomhi. Tasmā aññopi viññū naro seritam pekkhamāno, eko care khaggavisāņakappoti<sup>2</sup>.

# Pañcamagāthāniddesavaṇṇanā.

<sup>1.</sup> Suttanipāta-Ţţha 1. 67 piţţhepi passitabbam.

<sup>2.</sup> Suttanipāta-Ttha 1. 73 pitthādīsupi passitabbam.

126. Chaṭṭhe ayaṁ piṇḍattho—sahāyamajjhe ṭhitassa divāseyyasaṅkhāte vāse ca mahā-upaṭṭhānasaṅkhāte ṭhāne ca uyyānagamanasaṅkhāte gamane ca janapadacārikasaṅkhātāya cārikāya ca "idaṁ me suṇa, idaṁ me dehī"tiādinā nayena tathā tathā āmantanā hoti, tasmā ahaṁ tattha tattha nibbijjhitvā yāyaṁ ariyajanasevitā anekānisaṁsā ekantasukhā, evaṁ santepi lobhābhibhūtehi sabbakāpurisehi anabhijjhitā apatthitā pabbajjā, taṁ anabhijjhitaṁ paresaṁ avasavattanena bhabbapuggalavaseneva¹ ca seritaṁ pekkhamāno vipassanaṁ ārabhitvā anukkamena paccekasambodhiṁ adhigatoti. Sesaṁ vuttanayameva².

# Chatthagāthāniddesavannanā.

127. Sattame **khiḍḍā**ti kīļanā. Sā duvidhā hoti kāyikā ca vācasikā ca. Tattha kāyikā nāma hatthīhipi kīļanti, assehipi rathehipi dhanūhipi tharūhipīti evamādi. Vācasikā nāma gītam silokabhaṇanam mukhabherikanti evamādi. **Ratī**ti pañcakāmaguṇarati. **Vipulan**ti yāva aṭṭhimiñjam āhacca ṭhānena sakalattabhāvabyāpakam. Sesam pākaṭameva. Anusandhiyojanāpi cettha samsaggagāthāya vuttanayeneva veditabbā<sup>3</sup>.

# Sattamagāthāniddesavannanā.

128. Aṭṭhame cātuddisoti catūsu disāsu yathāsukhavihārī, "ekaṁ disaṁ pharitvā viharatī"ti-ādinā<sup>4</sup> vā nayena brahmavihārabhāvanāpharitā catasso disā assa santītipi cātuddiso. Tāsu disāsu katthaci satte vā saṅkhāre vā bhayena na paṭihaññatīti appaṭigho. Santussamānoti dvādasavidhassa santosassa vasena santussako. Itarītarenāti uccāvacena paccayena. Parissayānaṁ sahitā achambhīti ettha parissayanti<sup>5</sup> kāyacittāni, parihāpenti vā tesaṁ sampattiṁ, tāni vā paṭicca sayantīti parissayā, bāhirānaṁ sīhabyagghādīnaṁ abbhantarānañca kāmacchandādīnaṁ kāyacittupaddavānaṁ etaṁ adhivacanaṁ. Te parissaye adhivāsanakhantiyā ca vīriyādīhi ca dhammehi sahatīti parissayānaṁ sahitā.

<sup>1.</sup> Dhammapuggalavaseneva (Sī) 2. Suttanipāta-Ttha 1. 75 pitthepi passitabbam.

<sup>3.</sup> Suttanipāta-Ttha 1. 76 pitthepi passitabbam.

<sup>4.</sup> Dī 1. 234; Dī 3. 187; Am 1. 443; Abhi 2. 284; Khu 8. 248 piṭṭhādīsu.

<sup>5.</sup> Parisahanti (Sī, Ka)

Thaddhabhāvakarabhayābhāvena **achambhī**. Kiṁ vuttaṁ hoti? Yathā te cattāro samaṇā, evaṁ itarītarena paccayena santussamāno ettha paṭipattipadaṭṭhāne santose ṭhito catūsu disāsu mettādibhāvanāya cātuddiso, sattasaṅkhāresu paṭihananakarabhayābhāvena appaṭigho ca hoti. So cātuddisattā vuttappakārānaṁ parissayānaṁ sahitā, appaṭighattā achambhī ca hotīti etaṁ paṭipattiguṇaṁ disvā yoniso paṭipajjitvā paccekasambodhiṁ adhigatomhīti.

Atha vā te samaṇā viya santussamāno itarītarena vuttanayeneva cātuddiso hotīti ñatvā evaṁ cātuddisabhāvaṁ patthayanto yoniso paṭipajjitvā adhigatomhi. Tasmā aññopi īdisaṁ ṭhānaṁ patthayamāno cātuddisatāya parissayānaṁ sahitā appaṭighatāya ca achambhī hutvā eko care khaggavisāṇakappoti¹.

Niddese **mettā**ti atthato tāva mijjatīti mettā, sinehatīti attho. Mitte vā bhavā, mittassa vā esā pavattītipi mettā. **Mettāsahagatenā**ti mettāya samannāgatena. **Cetasā**ti cittena. **Ekaṁ disan**ti ekissā disāya paṭhamapariggahitaṁ sattaṁ upādāya ekaṁ disaṁ pariyāpannasattapharaṇavasena vuttaṁ. **Pharitvā**ti phusitvā ārammaṇaṁ katvā. **Viharatī**ti brahmavihārādhiṭṭhitaṁ iriyāpathavihāraṁ pavatteti. **Tathā dutiyan**ti yathā puratthimādīsu disāsu yaṁ kiñci ekaṁ disaṁ pharitvā viharati, tatheva tadanantaraṁ dutiyaṁ tatiyaṁ catutthañcāti attho.

Iti uddhanti eteneva ca nayena uparimam disanti vuttam hoti. Adho tiriyanti adhodisampi tiriyam disampi evameva. Tattha ca adhoti hetiha. Tiriyanti anudisa. Evam sabbadisasu assamandale assamiva mettasahagatam cittam saretipi paccasaretipiti. Ettavata ekametam disam pariggahetva odhiso mettapharanam dassitam. Sabbadhīti-adi pana anodhiso dassanattham vuttam. Tattha sabbadhīti sabbattha. Sabbattatayāti sabbesu hīnamajjhima-ukkaṭṭhamittasapattamajjhattadippabhedesu attataya, "ayam parasatto"ti vibhagam akatvā attasamatāyāti vuttam hoti.

Atha vā sabbattatāyāti sabbena cittabhāvena, īsakampi bahi avikkhipamānoti vuttam hoti. Sabbāvantanti sabbasattavantam, sabbasattavuttanti attho. Lokanti sattalokam. Vipulenāti evamādipariyāyadassanato panettha puna "mettāsahagatenā"ti vuttam. Yasmā vā ettha odhiso pharaņe viya puna tathā-saddo iti-saddo vā na vutto, tasmā puna "mettāsahagatena cetasā"ti vuttam. Nigamanavasena vā etam vuttam. Vipulenāti ettha ca pharaṇavasena vipulatā daṭṭhabbā. Bhūmivasena pana tam mahaggatam. Paguṇavasena appamāṇasattārammaṇavasena ca appamāṇam. Byāpādapaccatthikappahānena averam. Domanassappahānena abyāpajjam. Niddukkhanti vuttam hoti¹. Karuṇā heṭṭhā vuttatthāyeva. Modanti tāya tamsamaṅgino, sayam vā modati, modanamattameva vā sāti muditā. "Averā hontū"ti-ādibyāpādappahānena majjhattabhāvūpagamanena ca upekkhatīti upekkhā.

Lakkhaṇādito panettha hitākārappavattilakkhaṇā mettā, hitūpasamhararasā, āghātavinayapaccupaṭṭhānā, sattānam manāpabhāvadassanapadaṭṭhānā. Byāpādūpasamo etissā sampatti, sinehasambhavo vipatti. Dukkhāpanayanākārappavattilakkhaṇā karuṇā, paradukkhāsahanarasā, avihimsāpaccupaṭṭhānā, dukkhābhibhūtānam anāthabhāvadassanapadaṭṭhānā. Vihimsūpasamo tassā sampatti, sokasambhavo vipatti. Pamodalakkhaṇā muditā, anissāyanarasā, arativighātapaccupaṭṭhānā, sattānam sampattidassanapadaṭṭhānā. Arativūpasamo tassā sampatti, pahānasambhavo vipatti. Sattesu majjhattākārappavattilakkhaṇā upekkhā, sattesu samabhāvadassanarasā, paṭighānunayavūpasamapaccupaṭṭhānā, "kammassakā sattā, te kassa ruciyā sukhitā vā bhavissanti, dukkhato vā muccissanti, pattasampattito vā na parihāyissantī"ti evam pavattakammassakatādassanapadaṭṭhānā. Paṭighānunayavūpasamo tassā sampatti, gehassitāya aññāṇupekkhāya sambhavo vipatti².

Tattha **santuṭṭho hotī**ti paccayasantosavasena santuṭṭho hoti. **Itarītarena civarenā**ti na thūlasukhumalūkhapaṇītathirajiṇṇānaṁ

<sup>1.</sup> Visuddhi 1. 310; Abhi-Ttha 2. 361 pitthādīsupi passitabbam.

<sup>2.</sup> Abhi-Ttha 1. 273 pitthādīsupi passitabbam.

yena kenaci cīvarena, atha kho yathāladdhānam itarītarena yena kenaci santuṭṭho hotīti attho. Cīvarasmim hi tayo santosā—yathālābhasantoso yathābalasantoso yathāsāruppasantosoti. Piṇḍapātādīsupi eseva nayo. Iti ime tayo santose sandhāya "santuṭṭho hoti itarītarena cīvarena. Yathāladdhādīsu yena kenaci cīvarena santuṭṭho hotī"ti vuttam.

Ettha ca cīvaram jānitabbam, cīvarakhettam jānitabbam, pamsukūlam jānitabbam, cīvarasantoso jānitabbo, cīvarapaṭisamyuttāni dhutangāni jānitabbāni. Tattha cīvaram jānitabbanti khomādīni cha cīvarāni dukūlādīni cha anulomacīvarānipi jānitabbāni. Imāni dvādasa kappiyacīvarāni. Kusacīram vākacīram phalakacīram kesakambalam vāļakambalam potthako cammam ulūkapakkham rukkhadussam latādussam erakadussam kadalidussam veļudussanti evamādīni pana akappiyacīvarāni.

**Cīvarakhettan**ti "saṃghato vā gaṇato vā ñātito vā mittato vā attano vā dhanena paṃsukūlaṃ vā"ti evaṃ uppajjanato cha khettāni, aṭṭhannañca mātikānaṃ vasena aṭṭha khettāni jānitabbāni.

Paṁsukūlanti sosānikam pāpaṇikam rathiyam saṅkārakūṭam sotthiyam sinānam tittham gatapaccāgatam aggiḍaḍḍham gokhāyitam upacikākhāyikam undūrakhāyitam antacchinnam dasacchinnam dhajāhaṭam thūpam samaṇacīvaram sāmuddiyam ābhisekiyam panthikam vātāhaṭam iddhimayam devadattiyanti tevīsati pamsukūlāni veditabbāni. Ettha ca sotthiyanti gabbhamalaharaṇam. Gatapaccāgatanti matakasarīram pārupitvā susānam netvā ānītacīvaram. Dhajāhaṭanti dhajam ussāpetvā tato ānītam. Thūpanti vammike pūjitacīvaram. Sāmuddiyanti samuddavīcīhi thalam pāpitam. Panthikanti pantham gacchantehi corabhayena pāsāṇehi koṭṭetvā pārutacīvaram. Iddhimayanti ehibhikkhucīvaram. Sesam pākaṭameva.

Cīvarasantosoti vīsati cīvarasantosā—cīvare vitakkasantoso gamanasantoso pariyesanasantoso paṭilābhasantoso mattapaṭiggahaṇasantoso loluppavivajjanasantoso yathālābhasantoso yathābalasantoso yathāsāruppasantoso udakasantoso dhovanasantoso karanasantoso parimānasantoso suttasantoso sibbanasantoso rajanasantoso kappasantoso paribhogasantoso sannidhiparivajjanasantoso visajjanasantosoti. Tattha sādakabhikkhuno temāsam nibandhavāsam vasitvā ekamāsamattam vitakkitum vattati. So hi pavāretvā cīvaramāse cīvaram karoti. Pamsukūliko addhamāseneva karoti. Idam māsaddhamāsamattam vitakkanam vitakkasantoso. Cīvaratthāya gacchantassa pana "kattha labhissāmī"ti acintetvā kammatthānasīseneva gamanam gamanasantoso nāma. Pariyesantassa pana yena vā tena vā saddhim apariyesitvā lajjim pesalabhikkhum gahetvā pariyesanam **pariyesanasantoso** nāma. Evam pariyesantassa āhariyamānam cīvaram dūratova disvā "etam manāpam bhavissati, etam amanāpan"ti evam avitakketvā thūlasukhumādīsu yathāladdheneva santussanam patilābhasantoso nāma. Evam laddham ganhantassāpi "ettakam dupattassa bhavissati, ettakam ekapattassā"ti attano pahonakamatteneva santussanam mattapatiggahanasantoso nāma. Cīvaram pariyesantassa pana "asukassa gharadvāre manāpam labhissāmī"ti acintetvā dvārapatipātiyā caranam loluppavivajjanasantoso nāma.

Lūkhapaṇītesu yena kenaci yāpetum sakko ntassa yathāladdheneva yāpanam yathālābhasantoso nāma. Attano thāmam jānitvā yena yāpetum sakkoti, tena yāpanam yathābalasantoso nāma. Manāpam aññassa datvā attanā yena kenaci yāpanam yathāsāruppasantoso nāma. "Kattha udakam manāpam, kattha amanāpam"ti avicāretvā yena kenaci dhovanupagena udakena dhovanam udakasantoso nāma. Tathā paṇḍumattikagerukapūtipaṇṇarasakiliṭṭhāni pana udakāni vajjetum vaṭṭati. Dhovantassa pana muggarādīhi apaharitvā hatthehi madditvā dhovanam. Dhovanasantoso nāma. Tathā asujjhantam paṇṇāni pakkhipitvā tāpita-udakenāpi dhovitum vaṭṭati. Evam dhovitvā karontassa "idam thūlam, idam sukhuman"ti akopetvā pahonakanīhāreneva karaṇam karaṇasantoso nāma. Timaṇḍalapaṭicchādanamattasseva karaṇam

parimāṇasantoso nāma. Cīvarakaraṇatthāya pana "manāpam suttam pariyesissāmī"ti avicāretvā rathikādīsu vā devaṭṭhāne vā āharitvā pādamūle vā thapitam yam kiñcideva suttam gahetvā karanam suttasantoso nāma.

Kusibandhanakāle pana aṅgulimatte sattavāre na vijjhitabbaṁ. Evaṁ karontassa hi yo bhikkhu sahāyo na hoti, tassa vattabhedopi natthi. Tivaṅgulamatte pana sattavāre vijjhitabbaṁ. Evaṁ karontassa maggapaṭipannenāpi sahāyena bhavitabbaṁ. Yo na hoti, tassa vattabhedo. Ayaṁ sibbanasantoso nāma. Rajantena pana kāḷakacchakādīni pariyesantena na rajitabbaṁ, somavakkalādīsu yaṁ labhati, tena rajitabbaṁ. Alabhantena pana manussehi araññe vākaṁ gahetvā chaḍḍitarajanaṁ vā bhikkhūhi pacitvā chaḍḍitakasaṭaṁ vā gahetvā rajitabbaṁ. Ayaṁ rajanasantoso nāma. Nīlakaddamakāḷasāmesu yaṁ kiñci gahetvā hatthipiṭṭhe nisinnassa paññāyamānakappakaraṇaṁ kappasantoso nāma.

Hirikopīnapaṭicchādanamattavasena paribhuñjaṁ paribhogasantoso nāma. Dussaṁ pana labhitvā suttaṁ vā sūciṁ vā kārakaṁ vā alabhantena ṭhapetuṁ vaṭṭati, labhantena na vaṭṭati. Katampi ce antevāsikādīnaṁ dātukāmo hoti, te ca asannihitā, yāva āgamanā ṭhapetuṁ vaṭṭati, āgatamattesu tesu dātabbaṁ. Dātuṁ asakkontena adhiṭṭhātabbaṁ. Aññasmiṁ cīvare sati paccattharaṇampi adhiṭṭhātuṁ vaṭṭati. Anadhiṭṭhitameva hi sannidhi hoti. Adhiṭṭhitaṁ na hotīti Mahāsīvatthero āha. Ayaṁ sannidhiparivajjanasantoso nāma. Vissajjentena pana mukhaṁ oloketvā na dātabbaṁ, sāraṇīyadhamme ṭhatvāva vissajjetabbanti ayaṁ vissajjanasantoso nāma.

**Cīvarapaṭisaṁyuttāni dhutaṅgāni** nāma paṁsukūlikaṅgañceva tecīvarikaṅgañca. Iti cīvarasantosamahā-ariyavaṁsaṁ pūrayamāno paccekasambuddho imāni dve dhutaṅgāni gopeti, imāni gopento cīvarasantosamahā-ariyavaṁsavasena santuṭṭho hoti.

Vaṇṇavādīti eko santuṭṭho hoti, santosassa vaṇṇaṁ katheti. Eko na santuttho hoti, santosassa vannaṁ

katheti. Eko neva santuṭṭho hoti, na santosassa vaṇṇaṁ katheti. Eko santuṭṭho ca hoti, santosassa ca vaṇṇaṁ katheti. Tathārūpo so paccekasambuddho taṁ dassetuṁ "itarītaracīvarasantuṭṭhiyā ca vaṇṇavādī"ti vuttaṁ.

Anesananti dūteyyapahiṇagamanānuyogappabhedaṁ nānappakāraṁ anesanaṁ. Appatirūpanti ayuttaṁ. Aladdhā cāti alabhitvā. Yathā ekacco "kathaṁ nu kho cīvaraṁ labhissāmī"ti puññavantehi bhikkhūhi saddhiṁ ekato hutvā kohaññaṁ karonto uttasati paritassati, paccekasambuddho evaṁ aladdhā ca cīvaraṁ na paritassati. Laddhā cāti dhammena samena labhitvā. Adhigatoti vigatalobhagiddho. Amucchitoti adhimattataṇhāya mucchanaṁ anāpanno. Anajjhāpannoti taṇhāya anotthaṭo apariyonaddho. Ādīnavadassāvīti anesanāpattiyañca gadhitaparibhoge ca ādīnavaṁ passamāno. Nissaraṇapaññoti "yāvadeva sītassa paṭighātāyā"ti¹ vuttaṁ nissaranameva pajānanto.

Itarītaracīvarasantuṭṭhiyāti yena kenaci cīvarena santuṭṭhiyā. Nevattānukkaṁsetīti yathā panidhekacco "ahaṁ paṁsukūliko, mayā upasampadamāļeyeva paṁsukūlikaṅgaṁ gahitaṁ, ko mayā sadiso atthī"ti attukkaṁsanaṁ karoti. Evaṁ so attukkaṁsanaṁ na karoti. Na paraṁ vambhetīti "ime panaññe bhikkhū na paṁsukūlikāti vā paṁsukūlikamattampi etesaṁ natthī"ti vā evaṁ paraṁ na vambheti. Yo hi tattha dakkhoti yo tasmiṁ cīvarasantose vaṇṇavādī. Tāsu vā dakkho cheko byatto. Analasoti sātaccakiriyāya ālasiyavirahito. Sampajāno patissatoti sampajānapaññāya ceva satiyā ca yutto. Ariyavaṁse ṭhitoti ariyavaṁse patitthito.

Itarītarena piṇḍapātenāti yena kenaci piṇḍapātena. Etthapi piṇḍapāto jānitabbo, piṇḍapātakhettaṁ jānitabbaṁ, piṇḍapātasantoso jānitabbo, piṇḍapātapaṭisaṁyuttaṁ dhutaṅgaṁ jānitabbaṁ. Tatha piṇḍapātoti odano kummāso sattu maccho maṁsaṁ khīraṁ dadhi sappi navanītaṁ telaṁ madhu phāṇitaṁ yāgu khādanīyaṁ sāyanīyaṁ lehanīyanti soļasa piṇḍapātā.

Piṇḍapātakhettanti saṁghabhattaṁ uddesabhattaṁ nimantanaṁ salākabhattaṁ pakkhikaṁ uposathakaṁ pāṭipadikaṁ āgantukabhattaṁ gamikabhattaṁ gilānabhattaṁ gilānupaṭṭhākabhattaṁ dhurabhattaṁ kutibhattaṁ vārabhattaṁ vihārabhattanti pannarasa pindapātakhettāni.

**Pindapātasantoso**ti pindapāte vitakkasantoso gamanasantoso pariyesanasantoso patilābhasantoso patiggahanasantoso mattapatiggahanasantoso loluppavivajjanasantoso yathālābhasantoso yathābalasantoso yathāsāruppasantoso upakārasantoso parimānasantoso paribhogasantoso sannidhiparivajjanasantoso vissajjanasantosoti pannarasa santosā. Tattha sādako bhikkhu mukham dhovitvā vitakketvā. Pindapātikena pana ganena saddhim caratā sāyam theruppaṭṭhānakāle "sve kattha pindāya carissāmā"ti "asukagāme bhante"ti ettakam cintetvā tato patthāya na vitakketabbam. Ekacārikena vitakkamālake thatvā vitakketabbam. Tato patthāya vitakkento pana ariyavamsā cuto hoti paribāhiro. Ayam vitakkasantoso nāma. Pindāya pavisantena pana "kuhim labhissāmī"ti acintetvā kammatthānasīsena gantabbam. Ayam gamanasantoso nāma. Pariyesantena yam vā tam vā aggahetvā lajjim pesalameva gahetvā pariyesitabbam. Ayam pariyesanasantoso nāma. Dūratova āhariyamānam disvā "etam manāpam, etam amanāpan"ti cittam na uppādetabbam. Ayam patilābhasantoso nāma. "Idam manāpam ganhissāmi, idam amanāpam na gaņhissāmī"ti acintetvā yam kiñci yāpanamattam gahetabbameva. Ayam patiggahanasantoso nāma.

Ettha pana deyyadhammo bahu, dāyako appam dātukāmo, appam gahetabbam. Deyyadhammo bahu, dāyakopi bahudātukāmo, pamāṇeneva gahetabbam. Deyyadhammopi na bahu, dāyakopi appam dātukāmo, appam gahetabbam. Deyyadhammo na bahu, dāyako pana bahudātukāmo, pamāṇena gahetabbam. Paṭiggahaṇasmim hi mattam ajānanto manussānam pasādam makkheti, saddhādeyyam vinipāteti, sāsanam na karoti. Vijātamātuyāpissa cittam gahetum na sakkoti. Iti mattam jānitvāva paṭiggahetabbanti ayam mattapaṭiggahaṇasantoso nāma. Aḍḍhakulāniyeva agantvā

dvārapaṭipāṭiyā gantabbam. Ayam **loluppavivajjanasantoso** nāma. **Yathā lābhasantosā**dayo cīvare vuttanayā eva.

Piṇḍapātaṁ paribhuñjitvā "samaṇadhammaṁ anupālessāmī"ti evaṁ upakāraṁ ñatvā paribhuñjanaṁ **upakārasantoso** nāma. Pattaṁ pūretvā ānītaṁ na paṭiggahetabbaṁ. Anupasampanne sati tena gāhāpetabbaṁ, asati āharāpetvā paṭiggahaṇaparimāṇamattaṁ gahetabbaṁ. Ayaṁ **parimāṇasantoso** nāma. Jighacchāya paṭivinodanaṁ "na idamettha nissaraṇan"ti evaṁ paribhuñjanaṁ **paribhogasantoso** nāma. Nidahitvā na paribhuñjitabbaṁ. Ayaṁ **sannidhiparivajjanasantoso** nāma. Mukhaṁ anoloketvā sāraṇīyadhamme ṭhitena vissajjetabbaṁ. Ayaṁ **vissajjanasantoso** nāma.

Piṇḍapātapaṭisaṁyuttāni pana pañca dhutaṅgāni Piṇḍapātikaṅgaṁ Sapadānacārikaṅgaṁ Ekāsanikaṅgaṁ Pattapiṇḍikaṅgaṁ Khalupacchābhattikaṅganti. Iti piṇḍapātasantosamahā-ariyavaṁsaṁ pūrayamāno paccekasambuddho imāni pañca dhutaṅgāni gopeti, imāni gopento piṇḍapātasantosamahā-ariyavaṁsavasena santuṭṭho hoti. Vannavādīti-ādini vuttanayeneva veditabbāni.

Senāsanānīti idha senāsanam jānitabbam, senāsanakhettam jānitabbam, senāsanasantoso jānitabbo, senāsanapatisamyuttadhutangam jānitabbam. Tattha senāsananti mañco pīṭham bhisi bimbohanam vihāro aḍḍhayogo pāsādo hammiyam guhā leṇam aṭṭo māļo veļugumbo rukkhamūlam yattha vā pana bhikkhū paṭikkamantīti imāni pannarasa senāsanāni.

**Senāsanakhettan**ti samghato vā gaṇato vā natito vā mittato vā attano vā dhanena pamsukūlam vāti cha khettāni.

Senāsanasantosoti senāsane vitakkasantosādayo pannarasa santosā. Te piṇḍapāte vuttanayeneva veditabbā. Senāsanapaṭisaṁyuttāni pana pañca dhutaṅgāni Āraññikaṅgaṁ Rukkhamūlikaṅgaṁ Abbhokāsikaṅgaṁ Sosānikaṅgaṁ Yathāsanthatikaṅganti. Iti senāsanasantosaṁ mahā-ariyavaṁsaṁ pūrayamāno paccekasambuddho imāni pañca dhutaṅgāni gopeti, imāni gopento senāsanasantosamahā-ariyavaṁsavasena santuṭṭho hoti.

Iti āyasmā Dhammasenāpati Sāriputtatthero pathavim pattharamāno viya sāgarakucchim pūrayamāno viya ākāsam vitthārayamāno viya ca paṭhamam cīvarasantosam ariyavamsam kathetvā candam uṭṭhāpento viya sūriyam ullaṅghento viya ca dutiyapiṇḍapātasantosam kathetvā Sinerum ukkhipento viya tatiyam senāsanasantosam ariyavamsam kathetvā idāni gilānapaccayasantosam ariyavamsam kathetum "santuṭṭho hoti itarītarena gilānapaccaya bhesajja parikkhārenā"ti-ādimāha. Tam piṇḍapātagatikameva. Tattha yathālābhayathābalayathāsāruppasantoseneva santussitabbam. Bhāvanārāma-ariyavamso pana idha anāgato, nesajjikaṅgam bhāvanārāma-ariyavamsam bhajati¹. Vuttampi cetam—

"Pañca senāsane vuttā, pañca āhāranissitā. Eko vīriyasamyutto, dve ca cīvaranissitā"ti<sup>2</sup>.

Porāne aggaññe ariyavamse thitoti ettha porāneti na adhunuppattike. Aggaññeti aggeti jānitabbe. Ariyavamseti ariyānam vamse. Yathā hi khattiyavamso brāhmanavamso vessavamso suddavamso samanavamso kulavamso rājavamso, evamayampi atthamo ariyavamso, ariyatanti ariyapaveni nāma hoti. So kho panāyam vamso imesam vamsānam mūlagandhādīnam kālānusārigandhādayo viya aggamakkhāyati. Ke pana te ariyā, yesam eso vamsoti? Ariyā vuccanti Buddhā ca Paccekabuddhā ca Tathāgatasāvakā ca, etesam ariyānam vamsoti ariyavamso. Ito pubbe hi satasahassakappādhikānam catunnam asankhyeyyānam matthake Tanhankaro Medhankaro Saranankaro Dīpankaroti cattāro Buddhā uppannā, te ariyā, tesam ariyānam vamsoti ariyavamso. Tesam Buddhānam parinibbānato aparabhāge asankhyeyyam atikkamitvā Kondañño nāma Buddho uppanno -pa-. Imasmim kappe Kakusandho Konāgamano Kassapo amhākam Bhagavā Gotamoti cattāro Buddhā uppannā, tesam ariyānam vamsoti ariyavamso. Api ca atītānāgatapaccuppannānam sabbabuddhapaccekabuddhabuddhasāvakānam ariyānam vamsoti ariyavamso, tasmim ariyavamse<sup>3</sup>. **Thito**ti patitthito. Sesam vuttanayeneva veditabbam.

### Atthamagāthāniddesavannanā.

<sup>1.</sup> Dī-Ṭṭha 3. 191; Aṁ-Ṭṭha 2. 277 piṭṭhesu.

<sup>2.</sup> Dī-Ttha 3. 199; Am-Ttha 2. 284 pitthesu.

<sup>3.</sup> Am-Ttha 2. 276-7 pitthesupi.

129. Navame ayam yojanā—dussangahā pabbajitāpi eke, ye asantosābhibhūtā, tathāvidhā eva ca atho gahaṭṭhā gharamāvasantā. Etamaham dussangahabhāvam jigucchanto vipassanam ārabhitvā paccekabodhim adhigatomhīti. Sesam purimanayeneva veditabbam¹.

Niddese anassavāti vacanam assavanakā. Avacanakarāti dubbacā. Paṭilomavuttinoti paccanīkam² kathanasīlā, paṭimallā hutvā pavattantīti attho. Aññeneva mukham karontīti ovādadāyake disvā mukham parivattetvā aññam disābhāgam olokenti. Abyāvaṭo hutvāti avāvaṭo hutvā. Anapekkho hutvāti anallīno hutvā.

Navamagāthāniddesavannanā.

130. Dasame **oropayitvā**ti apanetvā. **Gihibyañjanānī**ti kesamassuodātavatthālaṅkāramālāgandhavilepana-itthiputtadāsidāsādīni. Etāni gihibhāvaṁ byañjayanti, tasmā "gihibyañjanānī"ti vuccanti. **Sañchinnapatto**ti patitapatto. **Chetvānā**ti maggañāṇena chinditvā. **Vīro**ti maggavīriyasamannāgato. **Gihibandhanānī**ti kāmabandhanāni. Kāmā hi gihīnaṁ bandhanāni. Ayaṁ tāva padattho.

Ayam pana adhippāyo—"aho vatāhampi oropayitvā gihibyañjanāni sañchinnapatto yathā koviļāro bhaveyyan"ti evam hi cintayamāno vipassanam ārabhitvā paccekabodhim adhigatomhīti <sup>3</sup>. Sesam purimanayeneva jānitabbam.

Niddese **sārāsanañcā**ti sāram āsanam. **Chinnānī**ti gaļitāni. **Chañchinnānī**ti nipaṇṇāni. **Patitānī**ti vaṇṭato muttāni. **Paripatitānī**ti bhūmiyam patitāni.

Dasamagāthāniddesavaṇṇanā.

Paṭhamavaggavaṇṇanā niṭṭhitā.

<sup>1.</sup> Suttanipāta-Ţtha 1. 92 piṭṭhepi passitabbam.

<sup>3.</sup> Suttanipāta-Ţṭha 1. 80 piṭṭhādīsupi passitabbam.

<sup>2.</sup> Patilomakatham (Ka)

# 2. Dutiyavaggavannanā

131-2. Dutiyavaggassa paṭhamadvaye nipakanti pakatinipuṇaṁ paṇḍitaṁ kasiṇaparikammādīsu kusalaṁ. Sādhuvihārinti appanāvihārena vā upacārena vā samannāgataṁ. Dhīranti dhitisampannaṁ. Tattha nipakattena dhitisampadā vuttā. Idha pana dhitisampannamevāti attho. Dhiti nāma asithilaparakkamatā, "kāmaṁ taco ca nhāru cā"ti¹ evaṁ pavattavīriyassetaṁ adhivacanaṁ. Api ca dhikkatapāpotipi dhīro. Rājāva raṭṭhaṁ vijitaṁ pahāyāti yathā paṭirājā "vijitaṁ raṭṭhaṁ anatthāvahan"ti ñatvā rajjaṁ pahāya eko carati evaṁ bālasahāyaṁ pahāya eko care. Atha vā rājāva raṭṭhanti yathā Sutasomo rājā Vijitaṁ raṭṭhaṁ pahāya eko cari, yathā ca Mahājanako evaṁ ekova careti ayampi etassattho. Sesaṁ vuttānusārena sakkā jānitunti na vitthāritaṁ ². Niddese vattabbaṁ natthi.

# Pathamadvayam.

sahāyasampadanti ettha asekkhehi sīlādikkhandhehi sampannā sahāyā eva "sahāyasampadā"ti veditabbā. Ayam panettha yojanā—yā ayam vuttā sahāyasampadā, tam sahāyasampadam addhā pasamsāma, ekamseneva thomemāti vuttam hoti. Katham? Seṭṭhā samāsevitabbā sahāyāti. Kasmā? Attano sīlādīhi seṭṭhe sevamānassa sīlādayo dhammā anuppannā uppajjanti, uppannā vuddhim virūļhim vepullam pāpuṇanti. Same sevamānassa aññamaññasamadhāraṇena kukkuccavinodanena ca laddhā na parihāyanti. Ete pana sahāyake seṭṭhe ca same ca aladdhā kuhanādimicchājīvam vajjetvā dhammena samena uppannam bhojanam bhuñjanto tattha ca paṭighānunayam anuppādento anavajjabhojī hutvā atthakāmo kulaputto eko care khaggavisāṇakappo. Ahampi hi evam caranto imam sampattim adhigatomhīti³. Niddeso vuttanayo eva.

### Tatiyam.

<sup>1.</sup> Ma 2. 146; Am 1. 52; Khu 7. 379 pitthādīsu.

<sup>2.</sup> Suttanipāta-Ţṭha 1. 83 piṭṭhepi passitabbaṁ.

<sup>3.</sup> Suttanipāta-Ttha 1. 84 pitthepi passitabbam.

134. Catutthe **disvā**ti oloketvā. **Suvaṇṇassā**ti kañcanassa "valayānī"ti pāṭhaseso. Sāvasesapāṭho hi ayam attho. **Pabhassarānī**ti pabhāsanasīlāni, jutimantānīti vuttam hoti. Sesam uttānapadatthameva. Ayam pana yojanā—disvā bhujasmim suvaṇṇassa valayāni "gaṇavāse sati samghaṭṭanā, ekavāse sati aghaṭṭanā"ti evam cintento vipassanam ārabhitvā paccekabodhim adhigatomhīti. Sesam vuttanayamevāti<sup>1</sup>. **Nūpurānī**ti valayāni. "Niyurā"ti keci vadanti. **Ghaṭṭentī**ti aññamañām hananti.

### Catuttham.

135. Pañcamagāthā padatthato uttānā eva. Ayam pana ettha adhippāyo—yvāyam² etena **dutīyena** kumārena sītuņhādīni nivedentena sahavāsena tam saññāpentassa mama vācābhilāpo, tasmim sinehavasena **abhisajjanā vā** jātā. Sace aham imam na pariccajāmi, tato **āyati**mpi tatheva hessati. Yathā idāni, **evam dutīyena saha mamassa, vācābhilāpo abhisajjānā vā**. Ubhayampi cetam antarāyakaram visesodhigamassāti **etam bhayam āyatim pekkhamāno** tam chaḍḍhetvā yoniso paṭipajjitvā paccekabodhim adhigatomhīti³. Sesam vuttanayameva.

#### Pañcamam.

136. Chaṭṭhe kāmāti dve kāmā vatthukāmā ca kilesakāmā ca. Tattha vatthukāmā manāpiyā rūpādayo dhammā, kilesakāmā chandādayo sabbepi rāgappabhedā. Idha pana vatthukāmā adhippetā, Rūpādi-anekappakārena citrā. Lokassādavasena madhurā. Bālaputhujjanānam manam ramentīti manoramā. Virūparūpenāti virūpena rūpena, anekavidhena sabhāvenāti vuttam hoti. Te hi rūpādivasena citrā, rūpādīsupi nīlādivasena vividharūpā. Evam tena virūparūpena tathā tathā assādam dassetvā mathenti cittam, pabbajjāya abhirumitum na dentīti. Sesamettha pākaṭameva. Nigamanampi dvīhi tīhi vā padehi yojetvā purimagāthāsu vuttanayena veditabbam<sup>4</sup>.

<sup>1.</sup> Suttanipāta-Ţţha 1. 85 piţţhepi passitabbam.

<sup>2.</sup> Svāyam (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Suttanipāta-Ţţha 1. 87 piţţhe passitabbam.

<sup>4.</sup> Suttanipāta-Ţţha 1. 88 piţţhepi passitabbam.

Kāmaguṇāti kāmayitabbaṭṭhena kāmā. Bandhanaṭṭhena guṇā.

"Anujānāmi bhikkhave ahatānam vatthānam diguṇam saṅghāṭin"ti¹ ettha paṭalaṭṭho guṇaṭṭho. "Accenti kālā tarayanti rattiyo, vayoguṇā anupubbam jahantī"ti² ettha rāsaṭṭho guṇaṭṭho. "Sataguṇā dakkhiṇā pāṭikaṅkhitabbā"ti³ ettha ānisaṁsaṭṭho guṇaṭṭho. "Antaṁ antaguṇaṁ⁴, kayirā mālāguṇe bahū"ti⁵ ettha bandhanaṭṭho guṇaṭṭho. Idhāpi eseva adhippeto, tena vuttaṁ "bandhanaṭṭhena guṇā"ti. Cakkhuviññeyyāti cakkhuviññaṇena passitabbā. Etenupāyena sotaviññeyyādīsupi attho veditabbo. Iṭṭhāti pariyiṭṭhā vā hontu, mā vā, iṭṭhārammaṇabhūtāti attho. Kantāti kāmanīyā. Manāpāti manavaḍḍhanakā. Piyarūpāti piyajātikā. Kāmūpasaṁhitāti ārammaṇaṁ katvā uppajjamānena kāmena upasaṁhitā. Rajanīyāti rajjaniyā, rāguppattikāranabhūtāti attho.

Yadi muddāyāti-ādīsu muddāti aṅgulipabbesu saññaṁ ṭhapetvā hatthamuddā. Gaṇanāti acchiddagaṇanā. Saṅkhānanti piṇḍagaṇanā. Yāya khettaṁ oloketvā "idha ettakā vīhī bhavissanti", rukkhaṁ oloketvā "idha ettakāni phalāni bhavissanti", ākāsaṁ oloketvā "ime ākāse sakuṇā ettakā nāma bhavissantī"ti jānanti. Kasīti kasikammaṁ. Vaṇijjāti jaṅgha<sup>6</sup> vaṇijja thalavaṇijjādivaṇippatho. Gorakkhanti attano vā paresaṁ vā gāvo rakkhitvā pañcagorasavikkayena jīvanakammaṁ. Issattho vuccati āvudhaṁ gahetvā upaṭṭhānakammaṁ. Rājaporisanti vinā āvudhena rājakammaṁ katvā rāgupaṭṭhānaṁ. Sippaññataranti gahitāvasesahatthi-assasippādi.

Sītassa purakkhatoti lakkham viya sarassa sītassa purato ṭhito, sītena bādhiyamānoti attho. Uṇhepi eseva nayo. Þamsādīsu ḍamsāti piṅgalamakkhikā. Makāsāti sabbamakkhikā. Sarīsapāti ye keci saritvā gacchanti. Rissamānoti pīļiyamāno ruppamāno ghaṭṭiyamāno<sup>7</sup>. Mīyamānoti maramāno. Ayam bhikkhaveti bhikkhave ayam muddādīhi jīvikakappanam āgamma sītādipaccayo ābādho. Kāmānam ādīnavoti

```
1. Vi 3. 304 pitthe. 2. Sam 1. 3 pitthe.
```

<sup>3.</sup> Ma 3. 298 piṭṭhe. 4. Dī 2. 233; Ma 1. 72; Khu 1. 2 piṭṭhādīsu.

<sup>5.</sup> Khu 1. 21 piṭṭhe Dhammapade. 6. Jala... (Sī)

<sup>7.</sup> Diyamānoti ruppamāno, ghaṭiyamāno(Ka)

kāmesu upaddavo, upasaggoti attho. Sandiṭṭhikoti paccakkho sāmam. Passitabbo. Dukkhakhandhoti dukkharāsi. Kāmahetūti-ādīsu paccayaṭṭhena kāmā assa hetūti kāmahetu. Mūlaṭṭhena kāmā nidānamassāti kāmanidāno. Liṅgavipallāsena pana"kāmanidānan"ti vutto. Kāraṇaṭṭhena kāmā adhikaraṇam assāti kāmādhikaraṇo. Liṅgavipallāseneva pana "kāmādhikaraṇan"ti vutto. Kāmānameva hetūti idam niyamavacanam kāmapaccayā uppajjatiyevāti attho.

Uţţhahatoti ājīvasamuţṭhāpakavīriyena uṭṭhahantassa. Ghaṭatoti taṁ vīriyaṁ pubbenāparaṁ ghaṭentassa. Vāyamatoti vāyāmaṁ parakkamaṁ payogaṁ karontassa. Nābhinipphajjantīti na nipphajjanti, hatthaṁ nābhiruhanti. Socatīti citte uppannabalavasokena socati. Kilamatīti kāye uppannadukkhena kilamati. Paridevatīti vācāya paridevati. Urattāļinti uraṁ tāļetvā. Kandatīti rodati. Sammohaṁ āpajjatīti visaññī viya sammūļho hoti. Moghanti tucchaṁ. Aphaloti nipphalo.

Ārakkhādhikaraṇanti ārakkhakāraṇā. Kinti meti kena nu kho me upāyena. Yampi meti yampi mayhaṁ kasikammādīni katvā uppāditaṁ dhanaṁ ahosi. Tampi no natthīti tampi amhākaṁ idāni natthi.

Puna ca param bhikkhave kāmahetūti-ādināpi kāraṇam dassetvāva ādīnavam dīpeti. Tattha kāmahetūti kāmapaccayā rājānopi rājūti vivadantīti attho. Kāmanidānanti bhāvanapumsakam, kāme nidānam katvā vivadantīti attho. Kāmādhikaraṇantipi bhāvanapumsakameva, kāme adhikaraṇam katvā vivadantīti attho. Kāmānameva hetūti gāmanigamasenāpatipurohitaṭṭhānantarādīnam kāmānamyeva hetu vivadantīti attho. Upakkamantīti paharanti.

Asicammanti asim ceva khetakaphalakādīni ca.

Dhanukalāpam sannayhitvāti dhanum gahetvā sarakalāpam sannayhitvā. Ubhatobyūļhanti ubhatorāsibhūtam. Pakkhandantīti pavisanti. Usūsūti kaņdesu. Vijjotalantesūti parivattamānesu. Te tatthāti te tasmim sangāme.

Addāvalepanā upakāriyoti cettha manussā pākārapādam assakhurasanthānena itthakāhi cinitvā upari sudhāya limpanti. Evam katapākārapādā "upakāriyo"ti vuccanti. Tā tintena kalalena sittā addāvalepanā nāma honti. Pakkhandantīti tāsam heṭṭhā tikhiṇa-ayasūlarukkhasūlādīhi vijjhiyamānā pākārassa picchillabhāvena ārohitum asakkontāpi upadhāvantiyeva. Chakaṇakāyāti kuthitagomayena. Abhivaggenāti satadantena¹. Tam aṭṭhadantākārena katvā "nagaradvāram bhinditvā pavisissāmā"ti āgate uparidvāre ṭhitā tassa bandhanayottāni chinditvā tena abhivaggena omaddanti.

Sandhimpi chindantīti gharasandhimpi. Nillopanti gāme paharitvā mahāvilopam karonti. Ekāgārikanti paṇṇāsamattāpi saṭṭhimattāpi parivāretvā jīvaggāham gahetvā dhanam āharāpenti. Paripanthepi tiṭṭhantīti panthadūhanakammam karonti. Aḍḍhadaṇḍakehīti muggarehi². Sesam vuttatthameva.

### Chattham.

137. Sattame etīti īti, āgantukānam akusalabhāgiyānam byasanahetūnam etam adhivacanam. Tasmā kāmaguṇāpi ete anekabyasanāvahaṭṭhena daļhasannipātaṭṭhena ca īti. Gaṇḍopi asucim paggharati, uddhumātaparipakkaparibhinno hoti. Tasmā ete kilesā asucipaggharaṇato uppādajarābhaṅgehi uddhumātaparipakkaparibhinnabhāvato ca gaṇḍo. Upaddavatīti upaddavo, anattham janento abhibhavati ajjhottharatīti attho, rāgagaṇḍādīnametam³ adhivacanam. Tasmā kāmaguṇāpete aviditanibbānatthāvahahetutāya sabbupaddavavatthutāya ca upaddavo. Yasmā panete kilesāturabhāvam janentā sīlasaṅkhātamārogyam loluppam vā uppādentā pākatikameva ārogyam vilumpanti, tasmā iminā ārogyavilumpanaṭṭhena rogo. Abbhantaramanupaviṭṭhaṭṭhena pana antotudanaṭṭhena dunnīharaṇīyaṭṭhena ca sallam. Diṭṭhadhammikasamparāyikabhayāvahanato bhayam. Metanti etam. Sesamettha pākaṭameva. Nigamanampi vuttanayeneva veditabbam⁴.

<sup>1.</sup> Sattadantena... (Sī, Syā, I)

<sup>2.</sup> Ma-Ţṭha 1. 360; piṭṭhādīsupi passitabbam.

<sup>3.</sup> Rājadandādīnametaṁ (Ka)

<sup>4.</sup> Suttanipāta-Ttha 1. 89, 90 pitthesupi passitabbam.

Kāmarāgarattāyanti kāmarāgena ratto ayam. Chandarāgavinibaddhoti chandarāgena snehena baddho. Diṭṭhadhammikāpi gabbhāti imasmim attabhāve vattamānasaļāyatanagabbhā. Samparāyikāpi gabbhāti paralokepi saļāyatanagabbhā. Na parimuccatīti parimuccitum na sakkoti. Otiņņo sātarūpenāti madhurasabhāvena rāgena otiņņo ogāhito. Palipathanti kāmakalalamaggam. Dugganti duggamam.

#### Sattamam.

138. Aṭṭhame sītaṁ dubbidhaṁ abbhantaradhātukkhobhapaccayañca bāhiradhātukkhobhapaccayañca. Tathā uṇhaṁ. Tattha ḍaṁsāti piṅgalamakkhikā. Sarīsapeti ye keci dīghajātikā saritvā gacchanti. Sesaṁ pākaṭameva. Nigamanampi vuttanayeneva veditabbaṁ.

### Atthamam.

139. Navamagāthā padatthato pākatā eva. Avam panettha adhippāyayojanā—sā ca kho yuttivasena, na anussavavasena. Yathā ayam hatthī manussa kantesu sīlesu dantattā adantabhūmim nāgacchatīti vā, sarīramahantatāya vā **nāgo.** Evam kudāssu nāmāhampi ariyakantesu sīlesu dantattā adantabhūmim nāgamanena, āgum akaranena, puna itthattam anāgamanena ca gunasarīramahantatāya vā nāgo bhaveyyam. Yathā cesa yūthāni vivajjayitvā ekacariyasukhena yathābhirantam vihare araññe, eko care khaggavisānakappo, kudāssu nāmāhampi evam ganam vivajjavitvā ekattābhiratisukhena<sup>1</sup> jhānasukhena yathābhirantam araññe attano yathā yathā sukham, tathā tathā yattakam vā icchāmi, tattakam araññe nivāsam eko care khaggavisānakappo eko careyyanti attho. Yathā cesa susanthitakkhandhamahantatāya sañjātakkhandho, kudāssu nāmāhampi evam asekkhasīlakkhandhamahantatāya sañjātakkhandho bhaveyyam. Yathā cesa padumasadisagattatāya vā, padumakule uppannatāya vā padumī, kudāssu nāmāhampi evam padumasadisabojjhangamahantatāya vā, ariyajātipadume uppannatāya vā padumī bhaveyyam. Yathā cesa thāmabalajavādīhi **ulāro**, kudāssu nāmāhampi evam parisuddhakāyasamācāratādīhi

sīlasamādhinibbedhikapaññādīhi vā uļāro bhaveyyanti evam cintento vipassanam ārabhitvā paccekabodhim adhigatomhīti<sup>1</sup>.

### Navamam.

140. Dasame aṭṭḥāṇa'tanti aṭṭhāṇaṁ taṁ, akāraṇaṁ tanti vuttaṁ hoti. Anunāsikassa lopo kato "ariyasaccāṇa dassaṇan"ti-ādīsu² viya. Saṅgaṇikāratassāti gaṇābhiratassa. Yaṇti kāraṇavacaṇametaṁ "yaṁ hirīyati hirīyitabbeṇā"ti-ādīsu³ viya. Phassayeti adhigacche. Sāmayikaṁ vimuttinti lokiyasamāpattiṁ. Sā hi appitappitasamaye eva paccaṇīkehi vimuccaṇato "sāmayikā vimuttī"ti vuccati. Taṁ sāmayikaṁ vimuttiṁ. Aṭṭhāṇaṁ taṁ, na taṁ kāraṇaṁ vijjati saṅgaṇikāratassa, yeṇa kāraṇeṇa phassaye iti etaṁ ādiccabandhussa Paccekabuddhassa vaco nisamma saṅgaṇikāratiṁ pahāya yoniso paṭipajjanto adhigatomhī"ti āha. Sesaṁ vuttaṇayameva⁴.

Niddese nekkhammasukhanti pabbajjāsukham. Pavivekasukhanti kāyacitta-upadhiviveke sukham. Upasamasukhanti kilesupasamam phalasamāpattisukham. Sambodhisukhanti maggasukham. Nikāmalābhīti attano rucivasena yathākāmalābhī. Akicchalābhīti adukkhalābhī. Akasiralābhīti vipulalābhī. Asāyikanti lokuttaram. Akuppanti kuppavirahitam acalitam lokuttaramaggam.

Dasamam.

Dutiyavaggavannanā niţţhitā.

# 3. Tatiyavaggavannanā

141. Tatiyavaggassa paṭhame **diṭṭhīvisūkānī**ti dvāsaṭṭhidiṭṭhigatāni. Tāni hi maggasammādiṭṭhiyā visūkaṭṭhena vijjhanaṭṭhena vilomaṭṭhena ca visūkāni. Evaṁ diṭṭhiyā visūkānīti diṭṭhivisūkāni, diṭṭhiyo eva vā visūkāni diṭṭhivisūkāni.

<sup>1.</sup> Suttanipāta-Ţţha 1. 92 piţţhepi passitabbam.

<sup>2.</sup> Khu 1. 4, 319 pitthesu.

<sup>3.</sup> Abhi 1. 22 pitthe.

<sup>4.</sup> Suttanipāta-Ttha 94; Apādāna-Ttha 1. 200 pitthesupi passitabbam.

Upātivattoti dassanamaggena atikkanto. Patto niyāmanti avinipātadhammatāya sambodhiparāyanatāya ca niyatabhāvam adhigato, sammattaniyāmasankhātam vā paṭhamamagganti. Ettāvatā paṭhamamaggakiccanipphatti ca tassa paṭilābho ca vutto. Idāni paṭiladdhamaggoti iminā sesamaggapaṭilābham dasseti. Uppannañāṇomhīti uppannapaccekabodhiñāṇo amhi. Etena phalam dasseti. Anaññaneyyoti aññehi "idam saccam idam saccan"ti nanetabbo. Etena sayambhutam dīpeti. Patte vā paccekabodhiñāṇe aññaneyyatāya abhāvā sayamvasitam. Samathavipassanāya vā¹ diṭṭhivisūkāni upātivatto, ādimaggena patto niyāmam, sesehi paṭiladdhamaggo, phalañāṇena uppannañāṇo, tam sabbam attanāva adhigatoti anaññaneyyo. Sesam vuttanayeneva veditabbam².

Na paraneyyoti na aññehi netabbo. Na parappattiyoti paccakkhadhammattā na aññehi saddahāpetabbo. Na parappaccayoti na assa paro paccayo, na parassa saddhāya vattatīti na parappaccayo. Na parapaṭibaddhagūti na aññesaṁ paṭibaddhañāṇagamano.

### Pathamam.

142. Dutiye **nillolupo**ti ālolupo. Yo hi rasataṇhābhibhūto hoti, so bhusaṁ luppati punappunañca luppati, tena "lolupo"ti vuccati. Tasmā esa taṁ paṭikkhipanto āha "nillolupo"ti. **Nikkuho**ti ettha kiñcāpi yassa tividhakuhanavatthu natthi, so "nikkuho"ti vuccati, imissā pana gāthāya manuññabhojanādīsu vimhayamanāpajjanato nikkuhoti ayamadhippāyo. **Nippipāso**ti ettha pātumicchā pipāsā, tassā abhāvena nippipāso, sādurasalobhena bhottukamyatāvirahitoti attho. **Nimmakkho**ti ettha paraguṇavināsanalakkhaṇo makkho, tassa abhāvena nimmakkho. Attano gahaṭṭhakāle sūdassa³ guṇamakkhanābhāvaṁ sandhāya āha. **Niddhantakasāvamoho**ti ettha rāgādayo tayo kāyaduccaritādīni ca tīṇīti cha dhammā

<sup>1.</sup> Vipassanāya vā (Sī)

<sup>2.</sup> Suttanipāta-Ṭṭha 1. 95; Apadāna-Ṭṭha 1. 203 piṭṭhesupi passitabbam.

<sup>3.</sup> Parassa... (Ka)

yathāsambhavam appasannaṭṭhena sakabhāvam vijahāpetvā parabhāvam gaṇhāpanaṭṭhena kasaṭaṭṭhena ca "kasāvā"ti veditabbā. Yathāha—

"Tattha katame tayo kasāvā? Rāgakasāvo dosakasāvo mohakasāvo, ime tayo kasāvā. Tattha katame aparepi tayo kasāvā? Kāyakasāvo vacīkasāvo manokasāvo"ti<sup>1</sup>.

Tesu moham thapetvā pañcannam kasāvānam tesañca sabbesam mūlabhūtassa mohassa ca niddhantattā niddhantakasāvamoho, tiṇṇam eva vā kāyavacīmanokasāvānam mohassa ca niddhantattā niddhantakasāvamoho. Itaresu nillolupatādīhi rāgakasāvakassa, nimmakkhatāya dosakasāvassa niddhantabhāvo siddho eva. **Nirāsaso**ti nittaṇho. **Sabbaloke**ti sakalaloke, tīsu bhavesu dvādasasu vā āyatanesu bhavavibhavataṇhāvirahito hutvāti attho. Sesam vuttanayeneva veditabbam. Atha vā tayopi pāde vatvā <sup>2</sup>eko careti eko caritum sakkuṇeyyāti evampi ettha sambandho kātabbo<sup>3</sup>.

### Dutiyam.

143. Tatiye ayam sankhepattho—yvāyam dasavatthukāya pāpadiṭṭhiyā samannāgatattā pāpo. Paresampi anattham dassetīti anatthadassī. Kāyaduccaritādimhi ca visame niviṭṭho. Tam atthakāmo kulaputto pāpam sahāyam parivajjayetha, anatthadassim visame niviṭṭham. Sayam na seveti attano vasena tam na seveyya. Yadi pana paravaso hoti, kim sakkā kātunti vuttam hoti. Pasutanti pasaṭam, diṭṭhivasena tattha tattha lagganti attho. Pamattanti kāmaguṇesu vossaṭṭhacittam, kusalabhāvanārahitam vā. Tam evarūpam na seve na bhaje na payirupāse, aññadatthu eko care khaggavisāṇakappoti.

Niddese **sayaṁ na seveyyā**ti sāmaṁ na upasaṅkameyya. **Sāmaṁ na seveyyā**ti cittenapi na upasaṅkameyya. **Na seveyyā**ti na bhajeyya.

<sup>1.</sup> Abhi 2. 383 pitthe.

<sup>2.</sup> Vāretvā (Sī), vāre vatvā (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Suttanipāta-Ttha 1. 96, 97 pitthesupi passitabbam.

Na niseveyyāti samīpampi na gaccheyya. Na samseveyyāti dūre bhaveyya. Na parisamseveyyāti paṭikkameyya.

### Tatiyam.

144. Catutthe ayam sankhepattho—bahussutanti duvidho bahussuto tīsu pitakesu atthato nikhilo<sup>1</sup> pariyattibahussuto ca maggaphalavijjābhiññānam patividdhattā pativedhabahussuto ca. Āgatāgamo dhammadharo. Ulārehi pana kāyavacīmanokammehi samannāgato **ulāro**. Yuttapatibhāno ca muttapatibhāno ca yuttamuttapatibhāno ca patibhānavā. Pariyattiparipucchādhigamavasena vā tidhā patibhānavā veditabbo. Yassa hi pariyatti patibhāti, so pariyattipatibhānavā. Yassa atthañca ñāyañca lakkhanañca thānātthānañca paripucchantassa paripucchā patibhāti, so paripucchāpatibhānavā. Yena maggādayo patividdhā honti, so adhigamapatibhānavā. Tam evarūpam bahussutam dhammadharam bhajetha, mittam ulāram patibhānavantam. Tato tassānubhāvena attatthaparattha-ubhayatthabhedato vā ditthadhammikasamparāyikaparamatthabhedato vā anekappakārāni **aññāya atthāni**, tato "ahosim nu kho aham atītamaddhānan"ti-ādīsu² kankhātthānesu vineyya kankham vicikiccham vinetvā vināsetvā evam katasabbakicco eko care khaggavisānakappoti<sup>3</sup>.

#### Catuttham.

145. Pañcame khiḍḍā ca rati ca pubbe vuttāva. Kāmasukhanti vatthukāmasukham. Vatthukāmāpi hi sukhassa visayādibhāvena sukhanti vuccanti. Yathāha "atthi rūpam sukham sukhānupatitan"ti<sup>4</sup>. Evametam khiḍḍam ratim kāmasukhañca imasmim okāsaloke analankaritvā alanti akatvā "etam tappakan"ti vā "sārabhūtan"ti vā evam aggahetvā. Anapekkhamānoti tena analankaraņena anapekkhanasīlo apihāluko nittaņho. Vibhūsaṭṭhānāvirato saccavādī eko careti. Tattha vibhūsā duvidhā agārikavibhūsā ca anagārikavibhūsā ca. Tattha agārikavibhūsā

<sup>1.</sup> Niccalo (Sī, Ka)

<sup>2.</sup> Ma 1. 10; Sam 1. 265; Khu 7. 329 pitthesu.

<sup>3.</sup> Suttanipāta-Ţtha 1. 99 piṭṭhepi passitabbam.

<sup>4.</sup> Sam 2. 57, 58 pitthesu.

sākaṭaveṭhanamālāgandhādi, anagārikavibhūsā ca pattamaṇḍanādi. Vibhūsā eva **vibhūsaṭṭhānaṁ,** tasmā vibhūsaṭṭhānā tividhāyapi viratiyā **virato.** Avitathavacanato **saccavādī**ti evamattho datthabbo<sup>1</sup>.

#### Pañcamam.

146. Chaṭṭhe **dhanānī**ti muttā maṇi veļuriya saṅkha silā pavāļa rajatajātarūpādīni ratanāni. **Dhaññānī**ti sāli vīhi yava godhuma kaṅku varaka kudrūsakappabhedāni satta sesāparaṇṇāni ca. **Bandhavānī**ti ñātibandhu gottabandhu mittabandhu sippabanduvasena catubbidhabandhave. **Yathodhikānī**ti<sup>2</sup> sakasaka-odhivasena thitāniveva. Sesaṁ vuttanavamevāti<sup>3</sup>.

### Chattham.

147. Sattame saṅgo esoti attano upabhogaṁ niddisati. So hi sajjanti tattha pāṇino kaddame paviṭṭho hatthī viyāti saṅgo. Parittamettha sokhyanti ettha pañcakāmaguṇūpabhogakāle viparītasaññāya uppādetabbato kāmāvacaradhammapariyāpannato vā lāmakaṭṭhena sokhyaṁ parittaṁ, vijjuppabhāya obhāsitanaccadassanasukhaṁ viya ittaraṁ, tāvakālikanti vuttaṁ hoti. Appassādo dukkhamettha bhiyyoti ettha ca yvāyaṁ "yaṁ kho bhikkhave ime pañca kāmaguṇe paṭicca uppajjati sukhaṁ somanassaṁ, ayaṁ kāmānaṁ assādo"ti⁴ vutto, so yamidaṁ "ko ca bhikkhave kāmānaṁ ādīnavo, idha bhikkhave kulaputto yena sippaṭṭhānena jīvikaṁ kappeti yadi muddāya yadi gaṇanāyā"ti evamādinā⁴ nayenettha dukkhaṁ vuttaṁ, taṁ upanidhāya appodakabindumatto hoti, atha kho dukkhameva bhiyyo bahu, catūsu samuddesu udakasadiso hoti. Tena vuttaṁ "appassādo dukkhamettha bhiyyo"ti. Gaļo esoti assādaṁ dassetvā ākaḍḍhanavasena baḷiso viya eso, yadidaṁ pañca kāmaguṇā. Iti ñatvā matimāti evaṁ ñatvā buddhimā paṇḍito puriso sabbampetaṁ pahāya eko care khaggavisāṇakappoti⁵.

### Sattamam.

- 1. Suttanipāta-Ţṭha 1. 100 piṭṭhepi passitabbam.
- 3. Suttanipāta-Ţtha 1. 111 pitthepi passitabbam.
- 5. Suttanipāta-Ţţha 1. 102 piţţhepi passitabbam.
- 2. Sakodhikānīti (Sī, Syā)
- 4. Ma 1. 120 pitthe.

148. Aṭṭhamagāthāya dutiyapāde **jālan**ti suttamayaṁ vuccati. **Ambū**ti udakaṁ, tattha caratīti **Ambucārī**, macchassetaṁ adhivacanaṁ. Salile Ambucārī **Salilambucārī**. Tasmiṁ nadīsalile jālaṁ bhetvā gata-ambucārīvāti¹ vuttaṁ hoti. Tatiyapāde **daḍḍhan**ti daḍḍhaṭṭhānaṁ vuccati. Yathā aggi daḍḍhaṭṭhānaṁ puna na nivattati, na tattha bhiyyo āgacchati, evaṁ maggañāṇagginā daḍḍhaṁ kāmaguṇaṭṭhānaṁ anivattamāno, tattha bhiyyo anāgacchantoti vuttaṁ hoti. Sesaṁ vuttanayamevāti.

Samyojanānīti yassa samvijjanti, tam puggalam vaṭṭasmim samyojenti bandhantīti samyojanāni. Imāni pana samyojanāni kilesapaṭipāṭiyāpi āharitum vaṭṭati maggapaṭipāṭiyāpi. Kāmarāgapaṭighasamyojanāni anāgāmimaggena pahīyanti, mānasamyojanam arahattamaggena, diṭṭhivicikicchāsīlabbataparāmāsā sotāpattimaggena, bhavarāgasamyojanam arahattamaggena, issāmacchariyāni sotāpattimaggena, avijjā arahattamaggena. Maggapaṭipāṭiyā diṭṭhivicikicchāsīlabbataparāmāsa-issāmacchariyā sotāpattimaggena pahīyanti, kāmarāgapaṭighā anāgāmimaggena, mānabhavarāga-avijjā arahattamaggenāti. Bhinditvāti bhedam pāpetvā. Pabhinditvāti chindam katvā. Dālayitvāti phāletvā. Padālayitvāti hīretvā. Sampadālayitvāti upasaggena padam vaḍḍhitam².

# Atthamam.

149. Navame **okkhittacakkhū**ti heṭṭhākhittacakkhu, satta gīvaṭṭhīni paṭipāṭiyā ṭhapetvā parivajjanapahātabbadassanatthaṁ yugamattaṁ pekkhamānoti vuttaṁ hoti. Na tu hanukaṭṭhinā hadayaṭṭhiṁ saṁghaṭṭento. Evañhi okkhittacakkhutā na samaṇasāruppā hoti. **Na ca pādalolo**ti ekassa dutiyo dvinnaṁ tatiyoti evaṁ gaṇamajjhaṁ pavisitukāmatāya kaṇḍūyamānapādo viya abhavanto, dīghacārika-anavaṭṭhitacārikavirato vā³. **Guttindriyo**ti chasu indriyesu idha manindriyassa visuṁ vuttattā vuttāvasesavasena gopitindriyo. **Rakkhitamānasāno**ti mānasaṁyeva mānasānaṁ, taṁ rakkhitamassāti rakkhitamānasāno. Yathā kileseti

<sup>1.</sup> Gataṁ ambucāriṁ viyāti (Sī)

<sup>2.</sup> Suttanipāta-Ţṭha 1. 103 piṭṭhepi passitabbam.

<sup>3. ...</sup>anivattacārikavirato (Sī)

na viluppati, evam rakkhitacittoti vuttam hoti. **Anavassuto**ti imāya paṭipattiyā tesu tesu ārammaṇesu kilesa-anvāssavavirahito. **Apariḍayhamāno**ti evam anvāssavavirahitā eva kilesaggīhi apariḍayhamāno, bahiddhā vā anavassuto, ajjhattam apariḍayhamāno. Sesam vuttanayamevāti<sup>1</sup>.

**Cakkhunā rūpam disvā**ti kāraņavasena "cakkhū"ti laddhavohārena rūpadassanasamatthena cakkhuviññāņena rūpam disvā. Porāņā panāhu—

"Cakkhu rūpam na passati acittakattā, cittam na passati acakkhukattā, dvārārammaṇasamghaṭṭane pana pasādavatthukena cittena passati. Īdisī panesā "dhanunā vijjhatī"ti-ādīsu viya sasambhārakathā nāma hoti, tasmā cakkhuviññāṇena rūpam disvāti ayamevettha attho"ti².

Nimittaggāhīti itthipurisanimittam vā subhanimittādikam vā kilesavatthubhūtam nimittam chandarāgavasena gaņhāti, diṭṭhamattavasena na saṇṭhāti. Anubyañjanaggāhīti kilesānam anubyañjanato pākaṭabhāvakaraṇato "anubyañjanan"ti laddhavohāram hatthapādahasitalapitavilokitādibhedam ākāram gaṇhāti.

Yatvādhikaraṇamenanti-ādimhi yamkāraṇā yassa cakkhundriyāsamvarassa hetu. Etam puggalam satikavāṭena cakkhundriyam asamvutam apihitacakkhudvāram hutvā viharantam ete abhijjhādayo dhammā anvāssaveyyum. Tassa samvarāya na paṭipajjatīti tassa cakkhundriyassa satikavāṭena pidahanatthāya na paṭipajjatī. Evambhūtoyeva ca "na rakkhati cakkhundriyam. Na cakkhundriye samvaram āpajjatī"tipi vuccati.

Tattha kiñcāpi cakkhundriye samvaro vā asamvaro vā natthi. Na hi cakkhupasādam nissāya sati vā muṭṭhassaccam vā uppajjati, api ca yadā rūpārammaṇam cakkhussa āpātham āgacchati, tadā bhavange dvikkhattum uppajjitvā niruddhe kiriyamanodhātu āvajjanakiccam sādhayamānā uppajjitvā nirujjhati, tato cakkhuviññāṇam dassanakiccam tato vipākamanodhātu sampaṭicchanakiccam tato vipākāhetukamanoviññāṇadhātu santīraṇakiccam tato

<sup>1.</sup> Suttanipāta-Ttha 1. 104 pitthepi passitabbam.

<sup>2.</sup> Visuddhi 1. 20; Abhi-Ttha 1. 428 pitthesu.

kiriyāhetukamanoviññāṇadhātu voṭṭhabbanakiccaṁ sādhayamānā uppajjitvā nirujjhati, tadanantaraṁ javanaṁ javati. Tatrāpi neva bhavaṅgasamaye, na āvajjanādīnaṁ aññatarasamaye saṁvaro vā asaṁvaro vā atthi, javanakkhaṇe pana sace dussīlyaṁ vā muṭṭhassaccaṁ vā aññāṇaṁ vā akkhanti vā kosajjaṁ vā uppajjati, asaṁvaro hoti. Evaṁ honto pana so cakkhundriye asaṁvaroti vuccati. Kasmā? Yasmā tasmiṁ sati dvārampi aguttaṁ hoti bhavaṅgampi āvajjanādīni vīthicittānipi. Yathā kiṁ? Yathā nagare catūsu dvāresu asaṁvutesu kiñcāpi antogharadvārakoṭṭhakagabbhādayo susaṁvutā, tathāpi antonagare sabbaṁ bhaṇḍaṁ arakkhitaṁ agopitameva hoti nagaradvārena hi pavisitvā corā yadicchanti, taṁ hareyyuṁ. Evameva javane dussīlyādīsu uppannesu tasmiṁ asaṁvare sati dvārampi aguttaṁ hoti bhavaṅgampi āvajjanādīni vīthicittānipīti.

Cakkhunā rūpam disvā na nimittaggāhī hotīti-ādīsu na nimittaggāhī hotīti chandarāgavasena vuttappakāram nimittam na gaņhāti. Evam sesapadānipi vuttapaṭikkhepena veditabbāni. Yathā ca heṭṭhā "javane dussīlyādīsu uppannesu tasmim asamvare sati dvārampi aguttam hoti bhavangampi āvajjanādīni vīthicittānipī"ti vuttam, evamidha tasmim sīlādīsu uppannesu dvārampi guttam hoti bhavangampi āvajjanādīni vīthicittānipi. Yathā kim? Yathā nagaradvāresu samvutesu kincāpi antogharādayo asamvutā honti. Tathāpi antonagare sabbam bhandam surakkhitam sugopitameva hoti. Nagaradvāresu pihitesu corānam paveso natthi. Evameva javane sīlādīsu uppannesu dvārampi guttam hoti bhavangampi āvajjanādīni vīthicittānipi. Tasmā javanakkhane uppajjamānopi cakkhundriye samvaroti vutto¹.

Avassutapariyāyañcāti kilesehi tintakāraṇañca. Anavassutapariyāyañcāti kilesehi atintakāraṇañca.

Viyarūpe rūpeti iṭṭhajātike rūpārammaņe. Appiyarūpe rūpeti aniṭṭhasabhāve rūpārammaņe. Byāpajjatīti dosavasena pūtibhāvamāpajjati. Otāranti chiddam antaram. Ārammaṇanti paccayam.

Adhibhamsūti maddamsu. Na adhibhosīti na maddi. Bahalamattikāti punappunam dānavasena uddhamāyikā bahalamattikā. Addāvalepanāti asukkhamattikadānā. Sesamettha uttānam.

#### Navamam.

150. Dasame **kāsāyavattho abhinikkhamitvā**ti imassa pādassagehā abhinikkhamitvā kāsāyavattho hutvāti evamattho veditabbo. Sesam vuttanayeneva sakkā jānitunti na vitthāritanti.

### Dasamam.

Tatiyavaggavannanā niţţhitā.

# 4. Catutthavaggavannanā

151. Catutthavaggassa paṭhame rasesūti ambila madhura tittaka kaṭukaloṇika khārika kasāvādibhedesu sāyanīyesu. Gedhaṁ akaranti giddhiṁ akaronto, taṇhaṁ anuppādentoti vuttaṁ hoti. Aloloti "idaṁ sāyissāmi, idaṁ sāyissāmī"ti evaṁ rasavisesesu anākulo. Anaññaposīti posetabbakasaddhivihārikādivirahito, kāyasandhāraṇamattena santuṭṭhoti vuttaṁ hoti. Yathā vā pubbe uyyāne rasesu gedhakaraṇalolo hutvā aññaposī āsiṁ, evaṁ ahutvā yāya taṇhāya lolo hutvā rasesu gedhaṁ karoti, taṁ taṇhaṁ hitvā āyatiṁ taṇhāmūlakassa aññassa attabhāvassa anibbattanena anaññaposīti dasseti. Atha vā atthabhañjanakaṭṭhena kilesā "aññe"ti vuccanti, tesaṁ aposanena anaññaposīti ayamettha attho. Sapadānacārīti avokkammacārī anupubbacārī, gharapaṭipāṭiṁ achaḍḍetvā aḍḍhakulañca daliddakulañca nirantaraṁ piṇḍāya pavisamānoti attho. Kule kule appaṭibaddhacittoti khattiyakulādīsu yattha katthaci kilesavasena alaggacitto, candūpamo niccanavako hutvāti attho. Sesaṁ vuttanayamevāti¹.

### Pathamam.

152. Dutiye **āvaraṇānī**ti nīvaraṇāneva, tāni atthato Uragasutte<sup>1</sup> vuttāni. Tāni pana yasmā abbhādayo viya candaṁ sūriyaṁ vā ceto āvaranti, tasmā "āvaraṇāni cetaso"ti vuttāni. Tāni upacārena vā appanāya vā **pahāya. Upakkilese**ti upagamma cittaṁ vibādhente akusale dhamme, **vatthopamādīsu**<sup>2</sup> vutte abhijjhādayo vā. **Byapanujjā**ti panuditvā vināsetvā<sup>1</sup>, vipassanāmaggena pajahitvāti attho. **Sabbe**ti anavasese. Evaṁ samathavipassanāsampanno paṭhamamaggena diṭṭhinissayassa pahīnattā **anissito.** Sesamaggehi chetvā tedhātukagataṁ **sinehadosaṁ**, taṇhārāganti vuttaṁ hoti. Sineho eva hi guṇapaṭipakkhato sinehadosoti vutto. Sesaṁ vuttanayameva<sup>4</sup>.

# Dutiyam.

153. Tatiye **vipiṭṭhikatvānā**ti piṭṭhito katvā, chaḍḍetvā jahitvāti attho. **Sukhaṁ dukhañcā**ti kāyikaṁ sātāsātaṁ. **Somanassadomanassan**ti cetasikaṁ sātāsātaṁ. **Upekkhan**ti catutthajjhānupekkhaṁ. **Samathan**ti catutthajjhānasamathameva. **Visuddhan**ti pañcanīvaraṇavitakkavicārapītisukhasaṅkhātehi navahi paccanīkadhammehi vimuttattā atisuddhaṁ, niddhantasuvaṇṇamiva vigatūpakkilesanti attho.

Ayam pana yojanā—vipiṭṭhikatvāna sukham dukkhañca pubbeva, paṭhamajjhānūpacārabhūmiyamyeva dukkham, tatiyajjhānūpacārabhūmiyañca sukhanti adhippāyo. Puna ādito vuttam cakāram parato netvā "somanassam domanassañca vipiṭṭhikatvāna pubbevā"ti adhikāro. Tena somanassam catutthajjhānūpacāre, domanassañca dutiyajjhānūpacāreyevāti dīpeti. Etāni hi etesam pariyāyato pahānaṭṭhānāni. Nippariyāyato pana dukkhassapaṭhamajjhānam, domanassassa dutiyajjhānam, sukhassa tatiyajjhānam, somanassassa catutthajjhānam pahānaṭṭhānam. Yathāha "paṭhamajjhānam upasampajja viharati etthuppannam dukkhindriyam aparisesam nirujjhatī"ti-ādi<sup>5</sup>. Tam sabbam hetthā vuttanayena gahetabbam. Parato pubbevāti tīsu pathamajjhānādīsu

<sup>1.</sup> Khu 1. 279 piţţhādīsu.

<sup>2.</sup> Ma 1. 43 pitthe.

<sup>3.</sup> Vinodayitvā (Sī, Syā, I)

<sup>4.</sup> Suttanipāta-Ţţha 1. 107 piţţhepi passitabbam.

<sup>5.</sup> Sam 3. 188 pitthe.

dukkhadomanassasukhāni vipiṭṭhikatvā ettheva ca catutthajjhāne somanassaṁ vipiṭṭhikatvā imāya paṭipadāya laddhānupekkhaṁ samathaṁ visuddhaṁ eko care iti. Sesaṁ vuttanayamevāti¹.

# Tatiyam.

154. Catutthe āraddham vīriyam assāti **āraddhaviriyo**. Etena attano vīriyārambham ādivīriyam dasseti. Paramattho vuccati nibbānam, tattha pattiyā paramatthapattiyā. Etena vīriyārambhena pattabbaphalam dasseti. Alīnacittoti etena vīriyupatthambhānam cittacetasikānam alīnatam dasseti. Akusītavuttīti etena thānāsanacankamādīsu kāyassa anavasīdanam. Dalhanikkamoti etena "kāmam taco ca nhāru cā"ti² evam pavattam padahanavīriyam dasseti. Yam tam anupubbasikkhādīsu padahanto "kāyena ceva paramatthasaccam sacchikaroti, paññaya ca nam ativijiha passatī"ti vuccati. Atha vā etena maggasampayuttavīriyam dasseti. Tañhi dalhañca bhāvanāpāripūrigatattā, nikkamo ca sabbaso patipakkhā nikkhantattā, tasmā tamsamangīpuggalopi dalho nikkamo assāti "dalhanikkamo"ti vuccati. Thāmabalūpapannoti maggakkhane kāyathāmena ñānabalena ca upapanno. Atha vā thāmabhūtena balena upapannoti thāmabalūpapanno, thirañanabalupapannoti vuttam hoti. Etena tassa vīriyassa vipassanāñāṇasampayogam dīpento yoniso padahanabhāvam<sup>3</sup> sādheti. Pubbabhāgamajjhima-ukkaṭṭhavīriyavasena vā tayopi pādā yojetabbā. Sesam vuttanayamevāti<sup>4</sup>.

### Catuttham.

155. Pañcame **paṭisallānan**ti tehi tehi sattasaṅkhārehi paṭinivattitvā sallīnaṁ, ekattasevitā ekībhāvo kāyavivekoti attho. **Jhānan**ti paccanīkajhāpanato ārammaṇalakkhaṇūpanijjhānato ca cittaviveko vuccati. Tattha aṭṭha samāpattiyo nīvaraṇādipaccanīkajhāpanato kasiṇādiārammaṇūpanijjhānato ca "jhānan"ti vuccati.

<sup>1.</sup> Suttanipāta-Ṭṭha 1. 108; Apādāna-Ṭṭha 1. 214 piṭṭhesupi passitabbam.

<sup>2.</sup> Ma 2. 146; Sam 1. 266; Am 1. 52; Khu 7. 379 pitthādīsu.

<sup>3.</sup> Padhānabhāvam (Ka)

<sup>4.</sup> Suttanipāta-Ttha 1. 110 pitthepi passitabbam.

Vipassanāmaggaphalāni sattasaññādipaccanīkajhāpanato lakkhaṇūpanijjhānato ca "jhānan"ti vuccati. Idha pana ārammaṇūpanijjhānameva adhippetaṁ. Evametaṁ paṭisallānañca jhānañca ariñcamānoti ajahamāno anissajjamāno. Dhammesūti vipassanupagesu pañcakkhandhādidhammesu. Niccanti satataṁ samitaṁ abbokiṇṇaṁ. Anudhammacārīti te dhamme ārabbha pavattamānena anugataṁ vipassanādhammaṁ caramāno. Atha vā dhammesūti ettha dhammāti nava lokuttaradhammā, tesaṁ dhammānaṁ anulomo dhammoti anudhammo, vipassanāyetaṁ adhivacanaṁ. Tattha "dhammānaṁ niccaṁ anudhammacārī"ti vattabbe gāthābandhasukhatthaṁ vibhattibyattayena "dhammesū"ti vuttaṁ siyā. Ādīnavaṁ sammasitā bhavesūti tāya anudhammacāritāsaṅkhātāya vipassanāya aniccākārādidosaṁ tīsu bhavesu samanupassanto evaṁ imāya kāyavivekacittavivekaṁ ariñcamāno sikhāppattavipassanāsaṅkhātāya paṭipadāya adhigatoti vattabbo eko careti evaṁ yojanā veditabbā 1.

#### Pañcamam.

156. Chaṭṭhe taṇhakkhayanti nibbānaṁ, evaṁ diṭṭhādīnavāya taṇhāya eva appavattiṁ. Appamattoti sātaccakārī. Aneļamūgoti alālāmukho. Atha vā aneļo ca amūgo ca, paṇḍito byattoti vuttaṁ hoti. Hitasukhasampāpakaṁ sutamassa atthīti sutavā, āgamasampannoti vuttaṁ hoti. Satīmāti cirakatādīnaṁ anussaritā. Saṅkhātadhammoti dhammūpaparikkhāya pariññātadhammo. Niyatoti ariyamaggena niyāmaṁ patto. Padhānavāti sammappadhānavīriyasampanno. Uppaṭipāṭiyā esa pāṭho² yojetabbo. Evametehi appamādādīhi samannāgato niyāmasampāpakena padhānena padhānavā, tena padhānena pattaniyāmattā niyato, tato arahattappattiyā saṅkhātadhammo. Arahā hi puna saṅkhātabbābhāvato "saṅkhātadhammo"ti vuccati. Yathāha "ye ca saṅkhātadhammāse, ye ca sekkhā puthū idhā"ti³. Sesaṁ vuttanayamevāti⁴.

### Chattham.

<sup>1.</sup> Suttanipāta-Ţtha 1. 111; Apadāna-Ţtha 1. 217 pitthesupi passitabbam. 2. Pādo (Syā)

<sup>3.</sup> Sam 1. 281, 282, 283; Khu 1. 434; Khu 8. 6, 34; Khu 10. 16, 226 pitthesupi.

<sup>4.</sup> Suttanipāta-Ţţha 1. 112 piţţhepi passitabbam.

157. Sattame sīhoti cattāro sīhā Tiṇasīho Paṇḍusīho¹ Kāļasīho Kesarasīhoti. Tesaṁ kesarasīho aggamakkhāyati, eso idha adhippeto. Vāto puratthimādivasena anekavidho. Padumaṁ rattasetādivasena. Tesu yo koci vāto yaṁ kiñci padumaṁ vaṭṭatiyeva. Tattha yasmā santāso attasinehena hoti, attasineho ca taṇhālepo, sopi diṭṭhisampayuttena vā diṭṭhivippayuttena vā lobhena hoti. sopi ca taṇhāyeva. Sajjanaṁ pana tattha upaparikkhāvirahitassa mohena hoti, moho ca avijjā. Tattha samathena taṇhāya pahānaṁ hoti, vipassanāya avijjāya. Tasmā samathena attasinehaṁ pahāya sīho viya saddesu aniccadukkhādīsu asantasanto, vipassanāya mohaṁ pahāya vātova jālamhi khandhāyatanādīsu asajjamāno, samatheneva lobhaṁ, lobhasampayuttaṁ eva² diṭṭhiñca pahāya, padumaṁva toyena sabbabhavabhogalobhena alippamāno.

Ettha ca samathassa sīlaṁ padaṭṭhānaṁ, samatho samādhi, vipassanā paññāti evaṁ tesu dvīsu dhammesu siddhesu tayopi khandhā siddhā honti. Tattha sīlakkhandhena surato hoti, so sīhova saddhesu āghātavatthūsu akujjhitukāmatāya³ na santasati, paññākkhandhena paṭividdhasabhāvo vātova jālamhi khandhādidhammabhede na sajjati, samādhikkhandhena vītarāgo padumaṁva toyena rāgena na lippati. Evaṁ samathavipassanāhi sīlasamādhipaññākkhandhehi ca yathāsambhāvaṁ avijjātaṇhānaṁ, tiṇṇañca akusalamūlānaṁ pahānavasena asantasanto asajjamāno alippamāno ca veditabbo. Sesaṁ vuttanayamevāti⁴.

### Sattamam.

158. Aṭṭhame sahanā ca hananā ca sīghajavattā ca sīho. Kesarasīhova idha adhippeto. Dāṭhā balamassa atthīti dāṭhabalī. Pasayha abhibhuyyāti ubhayam cārīsaddena saha yojetabbam pasayhacārī abhibhuyyacārīti. Tattha pasayha niggayha pavāhetvā caraṇena pasayhacāri.

<sup>1.</sup> Tambasīho (Sī) 2. Lobhasampayuttattā eva (Sī) 3. Kujihitukāmatāya (Ka)

<sup>4.</sup> Suttanipāta-Ţtha 1. 113, 114; Apadāna-Ţtha 1. 220 pitthesupi passitabbam.

Abhibhavitvā santāsetvā vasīkatvā caraņena abhibhuyyacārī. Svāyam kāyabalena pasayhacārī, tejasā abhibhuyyacārī. Tattha sace koci vadeyya "kim pasayha abhibhuyya cārī"ti. Tato **migānan**ti sāmivacanam upayogatthe katvā "mige pasayha abhibhuyya cārī"ti paṭivattabbam. **Pantānī**ti dūrāni. **Senāsanānī**ti vasanaṭṭhānāni. Sesam pubbe vuttanayeneva sakkā jānitunti na vitthāritam¹.

# Atthamam.

159. Navame "sabbe sattā sukhitā bhavantū"ti-ādinā nayena hitasukhūpanayanakāmatā mettā. "Aho vata imamhā dukkhā vimucceyyun"ti-ādinā nayena ahitadukkhāpanayanakāmatā karuṇā. "Modanti vata bhonto sattā, modanti sādhu suṭṭhū"ti-ādinā nayena hitasukhāvippayogakāmatā muditā. "Paññāyissanti sakena kammenā"ti sukhadukkhesu ajjhupekkhanatā upekkhā. Gāthābandhasukhatthaṁ pana uppaṭipāṭiyā mettaṁ vatvā upekkhā vuttā, muditā ca pacchā. Vimuttinti catassopi hi vimuttī. Etā attano paccanīkadhammehi vimuttatā vimuttiyo. Tena vuttaṁ "mettaṁ upekkhaṁ karuṇaṁ vimuttiṁ, āsevamāno muditañca kāle"ti.

Tattha **āsevamāno**ti tisso tikacatukkajjhānavasena bhāvayamāno, upekkhaṁ catutthajjhānavasena bhāvayamāno. **Kāle**ti mettaṁ āsevitvā tato vuṭṭhāya karuṇaṁ, tato vuṭṭhāya muditaṁ, tato itarato vā nippītikajjhānato vuṭṭhāya upekkhaṁ āsevamānova "kāle āsevamāno"ti vuccati, āsevituṁ phāsukāle vā. **Sabbena lokena avirujjhamāno**ti dasasu disāsu sabbena sattalokena avirujjhamāno. Mettādīnaṁ hi bhāvitattā sattā appaṭikkūlā honti, sattesupi virodhabhūto paṭigho vūpasammati. Tena vuttaṁ "sabbena lokena avirujjhamāno"ti. Sesaṁ vuttasadisamevāti².

#### Navamam.

160. Dasame **saṁyojanānī**ti dasa saṁyojanāni, tāni ca tena tena maggena **sandālayitvāna. Asantasaṁ jīvitasaṅkhayamhī**ti jīvitasaṅkhayo

<sup>1.</sup> Suttanipāta-Ţţha 1. 115 piţţhepi passitabbam.

<sup>2.</sup> Suttanipāta-Ţţha 1. 116 piţthepi passitabbam.

vuccati cuticittassa paribhedo, tasmim ca jīvitasankhaye jīvitanikantiyā pahīnattā asantasanti. Ettāvatā sa-upādisesanibbānadhātum attano dassetvā gāthāpariyosāne anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyīti<sup>1</sup>.

### Dasamam.

161. Ekādasame **bhajantī**ti sarīrena allīyitvā payirupāsanti. **Sevantī**ti añjalikammādīhi kim kārapaṭissāvitāya ca paricaranti. Kāraṇam attho etesanti **kāraṇatthā**, bhajanāya sevanāya ca nāñnam kāraṇamatthi, attho eva tesam kāraṇam, atthahetu sevantīti vuttam hoti. **Nikkāraṇā dullabhā ajja mittā**ti "ito kiñci lacchāmā"ti evam attapaṭilābhakāraṇena nikkāraṇā, kevalam—

"Upakāro ca yo mitto, Sukhe dukkhe ca yo sakhā. Atthakkhāyī ca yo mitto, Yo ca mittānukampako"ti<sup>2</sup>—

evam vuttena ariyena mittabhāvena samannāgatā dullabhā ajja mittā. Attani thitā etesam paññā, attānamyeva olokenti, na aññanti **attaṭṭhapaññā.** "Diṭṭhatthapaññā"ti ayampi kira porāṇapāṭho. Sampati diṭṭheyeva atthe etesam paññā, āyatim na pekkhantīti vuttam hoti. **Asucī**ti asucinā anariyena kāyavacīmanokammena samannāgatāti. Sesam pubbe vuttanayeneva veditabbam. Yam antarantarā ativitthārabhayena na vuttam, tam sabbam pāṭhānusāreneva veditabbam³. Ekādasamam.

 $Catut thavag gava \c ni \c thit \c a.$ 

Saddhammappajjotikāya Cūļaniddesaṭṭhakathāya Khaggavisānasuttaniddesavannanā nitthitā.

<sup>1.</sup> Suttanipāta-Ţtha 1. 117 pitthepi passitabbam.

<sup>2.</sup> Dī 3. 153 pitthe.

<sup>3.</sup> Suttanipāta-Ttha 1. 118, 119; Apadāna-Ttha 1. 223 pitthesupi passitabbam.

# Nigamanakathā

Yo so sugataputtānam, adhipatibhūtena hitaratin $\bar{a}^1$ .

Therena thiraguṇavatā, suvibhatto Mahāniddeso.

Tassatthavannanā yā, pubbatthakathānayam tathā.

Yuttim nissāya mayā'raddhā, niṭṭhānamupagatā esā.

Yam puram puruttamam, Anurādhapuravhayam<sup>2</sup>.

Yo tassa dakkhine bhāge, Mahāvihāro patiṭṭhito.

Yo tassa tilako bhūto, mahāthūpo siluccayo.

Yam tassa pacchime bhāge, lekho kathikasaññito.

Kittisenoti<sup>3</sup> nāmena, sajīvo rājasammato.

Sucicārittasampanno, lekho kusalakammiko.

Sītacchāyatarupetam, salilāsayasampadam.

Cārupākārasañcitam, pariveņamakārayi.

Upaseno mahāthero, mahāpariveņavāsi yo.

Tassādāsi pariveņam, lekho kusalakammiko.

Vasantenettha therena<sup>4</sup>, thirasīlena tādinā.

Upasenavhayena sā, katā saddhammajotikā.

Rañño Sirinivāsassa, Sirisanghassa bodhino.

Chabbīsatimhi vassamhi, niţţhitā niddesavannanā.

Samayam anulomentī, therānam theravamsadīpānam.

Nittham gatā yathāyam, Atthakathā lokahitajananī.

Saddhammam anuloment $\overline{a}$ , attahitam parahitañca s $\overline{a}$ dhent $\overline{a}$ .

Nittham gacchantu tathā, manorathā sabbasattānam.

<sup>1.</sup> Bhūtahitaratinā (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Parama-anurādhapuravhayam (Sī)

<sup>3.</sup> Bhattisenoti (Sī)

<sup>4.</sup> Teneva (Sī)

**Saddhammappajjotikāya,** Aṭṭhakathāyettha gaṇitakusalehi. Gaṇitā tu bhāṇavārā, ñeyyātirekacattārisā.

Ānuṭṭhubhena assā, chando baddhena gaṇiyamānā tu. Atirekadasasahassa-saṅkhā gāthāti viññeyyā.

Sāsanaciraṭṭhitatthaṁ, lokahitatthañca sādarena mayā. Puññaṁ imaṁ racayatā, yaṁ pattamanappakaṁ vipulaṁ.

Puññena tena loko, saddhammarasāyanam Dasabalassa. Upabhuñjitvā vimalam, pappotu sukham sukhenevāti.

Saddhammappajjotikā nāma

Cūļaniddesaṭṭhakathā niṭṭhitā.

# $Sa\dot{m}vannitapad\bar{a}na\dot{m}~anukkamanik\bar{a}$

| Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |
|-----------------|-----------|------------------------|-----------|
| [ A ]           |           | [ A ]                  |           |
| Akappayimsu     | 10        | Acchandike             | 26        |
| Akammaññatā     | 45        | Achambhī               | 108       |
| Akaram          | 132       | Ajjhāyakā              | 13        |
| Akaraṇaṁ        | 10        | Ajjhiṭṭho              | 77        |
| Akalyatā        | 44        | Aññesaṁ                | 67        |
| Akasiralābhī    | 124       | Aṭṭhasamāpattiñāṇena   | 30        |
| Akāmaṁ          | 34        | Aṭṭhānaṁ               | 124       |
| Akāmakāmim      | 34        | Aṭṭhitaṁ               | 24        |
| Akāmakāriyato   | 68        | Aḍḍhadaṇḍakehi         | 122       |
| Akāmo           | 41        | Atakkāvacare           | 77        |
| Akālikaṁ        | 84        | Ataccham               | 60        |
| Akicchalābhī    | 124       | Atāṇaṁ                 | 19        |
| Akiñcano        | 25        | Atāri                  | 14        |
| Akiriyā         | 10        | Atikkanto              | 25        |
| Akuppam         | 124       | Aticca                 | 40        |
| Akusalapakkhikā | 11        | Atitittakaṁ            | 93        |
| Akusalabhāgiyā  | 11        | Atimadhuram            | 93        |
| Akusalā         | 11        | Atiloṇaṁ               | 93        |
| Akusītavutti    | 134       | Attaṭṭhapaññā          | 138       |
| Akovido         | 71        | Attaniyena             | 67        |
| Akkharappabhedo | 13        | Attabhāvābhinibbattiyā | 10        |
| Akkhobham       | 82        | Attasārasārena         | 67        |
| Aggadassam      | 82        | Attā                   | 14        |
| Aggapuriso      | 9         | Attānudiṭṭhiṁ          | 65        |
| Aggamakkhāyati  | 11        | Atthamaññāya           | 77        |
| Acarimam        | 41        | Atthaṅgatassa          | 29        |

| Padānukkamo           | Piţţhaṅko | Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|---------------------|-----------|
| [ A ]                 |           | [ A ]               |           |
| Atthangamañca         | 3         | Anajjhāpanno        | 113       |
| Atthangamato          | 2         | Anaññaneyyo         | 125       |
| Atthaṅgamā            | 56        | Anaññaposī          | 132       |
| Atthavādī             | 60        | Anattalakkhaṇaṁ     | 98        |
| Adassanam             | 74        | Anattā              | 86, 98    |
| Adassāvī              | 70        | Anatthadassī        | 126       |
| Adukkhamasukham       | 66        | Anatthasañhitam     | 60        |
| Addakkhim             | 85        | Anantaradhāyamāno   | 28        |
| Addasam               | 85        | Anapāyo             | 17        |
| Addasāsim             | 85        | Anapekkhamāno       | 127       |
| Addāvalepanā          | 122, 132  | Anapekkho           | 117       |
| Addhampi              | 84        | Anabhāvam           | 24, 42    |
| Advayabhāṇiṁ          | 83        | Anabhibhūto         | 62        |
| Adhigatapaṭisambhidam | 83        | Anavajjam           | 13        |
| Adhigataphalānam      | 92        | Anavayā             | 13        |
| Adhigato              | 113       | Anavassutapariyāyam | 131       |
| Adhicittam            | 92        | Anavassuto          | 130       |
| Adhideve              | 86        | Analaṅkaritvā       | 127       |
| Adhipati              | 34        | Analaso             | 113       |
| Adhibhamsu            | 132       | Anassavā            | 117       |
| Adhibhosi             | 132       | Anānuyāyī           | 28        |
| Adhimuccanto          | 92        | Anāpāthagato        | 74        |
| Adhimuñcassu          | 86        | Anāvaraņañāņam      | 50        |
| Adhimuttam            | 64        | Anāsavaṁ            | 63        |
| Adhimuttacittam       | 87        | Aniccam             | 98        |
| Adhimokkho            | 97        | Aniccalakkhaṇam     | 98        |
| Adhivacanapathā       | 29        | Aniccā              | 86        |
| Adhivacanāni          | 29        | Animittam           | 99        |
| Adho                  | 23        | Animittena          | 43        |
| Anajjhāpatti          | 10        | Anissariyato        | 68        |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko |
|---------------------|-----------|----------------------|-----------|
| [ A ]               |           | [ A ]                |           |
| Anissito            | 18        | Andhakāraṁ           | 41        |
| Anīgho              | 14        | Anveti               | 42        |
| Anītikaṁ            | 84        | Apariḍayhamāno       | 130       |
| Anītihaṁ            | 20        | Aparitto             | 17        |
| Anukampamāno        | 105       | Aparisuddho          | 75        |
| Anugataṁ            | 19        | Aparihāyamāno        | 28        |
| Anugāyissam         | 79        | Apassim              | 85        |
| Anuttaro            | 39        | Apāpuṇiyato          | 68        |
| Anudhammacārī       | 135       | Apāyaṁ               | 63        |
| Anunetabbo          | 53        | Apucchasi            | 19        |
| Anuparivattanti     | 81        | Apuññābhisaṅkhārasah | agataṁ 24 |
| Anupādisesāya       | 6         | Apubbam              | 41        |
| Anuppādeti          | 104       | Apekkhā              | 105       |
| Anubandhati         | 104       | Appaṭigho            | 107       |
| Anubyañjanaggāhī    | 130       | Appaṭipuggalam       | 82        |
| Anuyutto            | 44        | Appațibaddhacitto    | 132       |
| Anuvicaritam        | 61        | Appaṭibaddho         | 18        |
| Anusaṭaṁ            | 19        | Appaṭibhāgaṁ         | 82        |
| Anūpadhīkam         | 24        | Appaṭirūpaṁ          | 113       |
| Anūpayo             | 17        | Appaṭisamaṁ          | 82        |
| Anekapāṇasahassānaṁ | 8         | Appaṭihataṁ          | 51        |
| Anekarūpena         | 30        | Appaṇihitaṁ          | 100       |
| Anejam              | 42        | Appaṇihitena         | 44        |
| Anesanam            | 113       | Appatițțhitacitto    | 17        |
| Aneļamūgo           | 135       | Appathāmo            | 75        |
| Anotattam           | 82        | Appadassā            | 82        |
| Antakaro            | 86        | Appadasse            | 82        |
| Antagū              | 34        | Appabalo             | 75        |
| Antaradhāpeti       | 28        | Appamatto            | 135       |
| Antalikkhe          | 41        | Appamāṇaṁ            | 109       |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ A ]                  |           | [ A ]                 |           |
| Appamāṇadassam         | 82        | Abhisaṅkhārasamudayar | in 41     |
| Appamāṇabhā            | 54        | Abhisañcetayitam      | 67        |
| Appamādamūlakā         | 11        | Abhisamāgantvā        | 24        |
| Appamādavihārīnam      | 92        | Abhisamecca           | 24        |
| Appamādasamosaraņā     | 11        | Abhisambuddham        | 61        |
| Appameyyam             | 83        | Abhūtaṁ               | 60        |
| Appameyyo              | 17        | Amatam                | 23        |
| Appiyarūpe             | 131       | Amanasikārā           | 56        |
| Abaddho                | 106       | Amalo                 | 79        |
| Abalo                  | 75        | Amitodakam            | 82        |
| Abbahanam              | 22        | Amucchito             | 113       |
| Abbhāhatam             | 19        | Ambu                  | 129       |
| Abyāpajjam             | 109       | Ambucārī              | 129       |
| Abyāpannacetaso        | 17        | Ayaso                 | 81        |
| Abyāvaṭo               | 117       | Arajo                 | 44        |
| Abhāveti               | 28        | Araññamhi             | 106       |
| Abhikkantadassāvim     | 65        | Arahato               | 6         |
| Abhijampanti           | 12, 14    | Arahantānam           | 92        |
| Abhiññāya              | 9, 86     | Ariñcamāno            | 135       |
| Abhinham               | 13        | Ariyavamse            | 116       |
| Abhinandāmi            | 22        | Ariyā                 | 70        |
| Abhinikkhamitvā        | 132       | Aladdhā               | 113       |
| Abhinibbatti           | 15        | Alamatto              | 11        |
| Abhinivesānusayā       | 42        | Alābho                | 81        |
| Abhibhūtam             | 19        | Alīnacitto            | 134       |
| Abhibhūte              | 76        | Alīnamanaso           | 17        |
| Abhivaggena            | 122       | Aleṇam                | 19        |
| Abhivihacca            | 41        | Alolo                 | 132       |
| Abhisankhatam          | 67        | Avacanakarā           | 117       |
| Abhisankhāraviññāņassa | 3         | Avatthāpanavacanam    | 87        |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo F            | Piṭṭhaṅko |
|-------------------------|-----------|--------------------------|-----------|
| [ A ]                   |           | [ A ]                    |           |
| Avasavattanato          | 68        | Asicammam                | 121       |
| Avasiyapavattasallakkha | aṇa-      | Asito                    | 26        |
| vasena                  | 66        | Asuci                    | 138       |
| Avassutapariyāyam       | 131       | Asuddhā                  | 75        |
| Avikkhepam              | 92        | Assatarā                 | 18        |
| Avigacchamano           | 28        | Assaddhe                 | 26        |
| Aviccamāno              | 28        | Assādañca                | 3         |
| Avijjandhakāram         | 41        | Assāraṁ                  | 67        |
| Avijjāmūlakā            | 11        | Assutavā                 | 69        |
| Avijjāsamugghātā        | 11        | r <del>7</del> 1         |           |
| Avijjāsamosaraņā        | 11        | [Ā]                      | 40        |
| Avitakkavicāramattena   | 43        | Ākaṅkhati                | 48        |
| Avinīto                 | 71        | Akāsānañcāyatanūpagā     | 59        |
| Avipariņāmadhammena     | 67        | Akiñcaññāyatanam         | 52        |
| Avisuddhā               | 75        | Akiñcaññāyatanūpagā      | 59        |
| Aviheṭhayaṁ             | 88        | Agamanam                 | 33        |
| Avīcijarā               | 16        | Ācaram                   | 7         |
| Avekkhassu              | 65        | Ācariyā                  | 31        |
| Averam                  | 109       | Ācikkhasi                | 2         |
| Avodātā                 | 75        | Ājānīyā                  | 18        |
| Asamhīram               | 87        | Ājīvakasāvakānam         | 11        |
| Asaṅkuppaṁ              | 87        | Ātappaṁ                  | 25        |
| Asaṅgaṁ                 | 51        | Ādānasatte               | 43        |
| Asajjamāno              | 106       | Ādikalyāṇaṁ              | 20        |
| Asaddhammasamāpattiy    | vā 10     | Ādīnavañca               | 3         |
| Asamam                  | 82        | Ādīnavānupassanāñāṇam    | 99        |
| Asamasamam              | 82        | Ādīnavo                  | 120       |
| Asaraṇaṁ                | 19        | Ādhipateyyam             | 64        |
| Asaraṇībhūtaṁ           | 19        | Āneñjābhisaṅkhārasahagat | am 24     |
| Asāmayikaṁ              | 124       | Ābhassarā                | 54        |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko |
|--------------------------|-----------|----------------------|-----------|
| [ Ā ]                    |           | [Ī-U]                |           |
| Āraññiko                 | 74        | Īti                  | 122       |
| Āraddhaviriyo            | 134       | Ītijāte              | 76        |
| Ārammaṇam                | 131       | Ukkhittā             | 29        |
| Ārādhesi                 | 78        | Ujjotakaro           | 84        |
| Ālapanam                 | 91        | Uṭṭhahato            | 121       |
| Ālambaṇaṁ                | 27        | Uttamapuriso         | 9         |
| Ālokakaro                | 83        | Uttaranti            | 20        |
| Āvaraṇāni                | 133       | Uttānīkarosi         | 2         |
| Āvasamāno                | 85        | Uttiṇṇo              | 25        |
| Āvuto                    | 1         | Udayabbayānupassanam | 97        |
| Āsayānusaye              | 49        | Uddham               | 23        |
| Āsavanti                 | 2         | Uddhara              | 26        |
| Āsito                    | 82        | Upakkamanti          | 121       |
| Āsīno                    | 44        | Upakkilese           | 133       |
| Āsīsanti                 | 12        | Upaghātiyanti        | 75        |
| Āsīsamānā                | 12        | Upaccagā             | 9         |
| Āsevamāno                | 137       | Upaṭṭhapento         | 92        |
| Āhārā                    | 80        | Upaṭṭhānaṁ           | 97        |
| Āhārūpadhi               | 20        | Upaddavajāte         | 76        |
| [1]                      |           | Upaddavo             | 122       |
| Iñjitā                   | 9         | Upadhipaṭinissaggaṁ  | 24        |
| Iṭṭhā                    | 120       | Upadhipaṭipassaddham | 24        |
| Itarītarena              | 107       | Upadhippahānam       | 24        |
| Itihāsapañcamānam        | 13        | Upadhivūpasamam      | 24        |
| Iddhimayam               | 110       | Upapatti             | 33        |
| Indriyaparopariyattañāṇa | ım 48     | Upallaviṁ            | 85        |
| Iriyaṁ                   | 7         | Upavihaññanti        | 75        |
| Isayo                    | 10        | Upasaggajāte         | 76        |
| Isim                     | 77        | Upasaṅkamiṁsu        | 77        |
| Issattho                 | 120       | Upasamasukham        | 124       |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ U - Ū ]             |           | [E-O]                 |           |
| Upāgamimsu            | 77        | Evamāhāro             | 47        |
| Upātivatto            | 125       | Esanti                | 11        |
| Upādānakkhandhā       | 80        | Esī                   | 22        |
| Upāsito               | 82        | Ehipassikam           | 84        |
| Upekkham              | 133       | Okappehi              | 86        |
| Upekkhā               | 97        | Okkanti               | 14        |
| Upekkhāsatisamsuddhan | n 45      | Okkhittacakkhu        | 129       |
| Upeti                 | 29        | Oghassa               | 22        |
| Uppanno               | 41        | Otiņņo                | 123       |
| Ubhatobyūļham         | 121       | Opaneyyikam           | 84        |
| Urattāļiṁ             | 121       | Obhābhakaro           | 83        |
| Ullapanaṁ             | 91        | Obhāso                | 97        |
| Usabham               | 82        | Oropayitvā            | 91, 117   |
| Usūsu                 | 121       | Olīyanā               | 45        |
| Ussāhaṁ               | 25        | Ovuto                 | 1         |
| Ussoļhim              | 25        | [ Ka ]                |           |
| Uļāro                 | 123       | Kaṅkhati              | 19        |
| Ūhacca                | 65        | Katasī                | 33        |
| [E]                   |           | Kathāhi               | 27        |
| Ekacchandā            | 8         | Kammagarukam          | 64        |
| Ekattaṁ               | 44        | Kammaparāyaṇam        | 64        |
| Ekattasaññino         | 54        | Kammasannissito       | 2, 19     |
| Ekappayogo            | 8         | Kammābhisaṅkhāravasen | ·         |
| Ekavāsanavāsitā       | 8         | Kammūpadhi            | 20        |
| Ekāgārikam            | 122       | Karuṇā                | 109       |
| Evamgotto             | 46        | Kasi                  | 120       |
| Evamnāmo              | 46        | Kāmaguņā              | 120       |
| Evamvanno             | 47        | Kāmanidāno            | 121       |
| Evamsukhadukkhapaţisa |           | Kāmasukhaṁ            | 127       |
| Evamāyupariyanto      | 47        | Kāmahetu              | 121       |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ Ka ]               |           | [ Ga ]                |           |
| Kāmā                 | 119       | Gaṇanā                | 120       |
| Kāmādhikaraņo        | 121       | Gaṇigaṇī              | 26        |
| Kāmiñjitaṁ           | 9         | Gatapaccāgatam        | 110       |
| Kāmūpasamhitā        | 120       | Gati                  | 33        |
| Kāyasaṁsaggo         | 102       | Gandhā                | 66        |
| Kāyassa              | 63        | Gamanam               | 33        |
| Kāyo                 | 66        | Gambhīram             | 83        |
| Kāraņatthā           | 138       | Gambhīre              | 77        |
| Kālaṁ                | 33        | Gavesanti             | 11        |
| Kālaññū              | 60        | Gavesī                | 22        |
| Kālavādī             | 60        | Gaļo                  | 128       |
| Kiñcanaṁ             | 41        | Gāthāpariyosānā       | 8         |
| Kittayissāmi         | 20        | Gihibandhanāni        | 117       |
| Kilamati             | 121       | Gihibyañjanāni        | 117       |
| Kilesūpadhi          | 20        | Guttindriyo<br>Gedham | 129       |
| Kuppanti             | 75        | Gednam<br>Gocaram     | 132       |
| Kubbanakam           | 82        | Gocarani<br>Gorakkham | 120       |
| Keṭubhaṁ             | 13        | Gorakkilalli          | 120       |
| Kevalaparipunnam     | 22        | [ Gha ]               |           |
|                      |           | Ghaṭato               | 121       |
| [ Kha - Ga ]         | 0.4       | Ghaṭṭayanti           | 75        |
| Khaṇam               | 84        | Ghattenti             | 119       |
| Khaṇḍiccam           | 15        | Ghānaṁ                | 66        |
| Khattiyamahāsālakule | 12        | [ Ca ]                |           |
| Khantisamvaro        | 72        | Cakkhu                | 65        |
| Khambhitā            | 29        | Cakkhuviññāṇaṁ        | 65        |
| Khayā                | 63        | Cakkhuviññeyyā        | 120       |
| Khiḍḍā               | 107       | Cakkhusamphassapaccay | ā 65      |
| Khittā               | 29        | Cakkhusamphasso       | 65        |
| Gaganapathe          | 41        | Caraṇaṁ               | 34        |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|---------------------|-----------|
| [ Ca ]               |           | [ Ña - Ḍa ]         |           |
| Cariyaṁ              | 7         | Ñāṇaṁ               | 97        |
| Carimaviññāṇassa     | 6         | Ñāṇadassanavisuddhi | 101       |
| Cātuddiso            | 107       | Ñāṇasaṁvaro         | 72        |
| Cittappassaddhatā    | 45        | Ñāyati              | 1         |
| Cittasamatā          | 45        | Damsā               | 120       |
| Citrā                | 119       | [ To ]              |           |
| Cuti                 | 33        | [Ta]                | 93        |
| Cetaso               | 42        | Takkappo            |           |
| Cetovimuttim         | 63        | Taṇhakkhayam        | 135       |
| [ Cha ]              |           | Taṇhacchidam        | 42        |
| Chandam              | 25        | Taṇhādhipanne       | 76<br>76  |
| Chandarāgavinibaddho | 123       | Taṇhānugate         | 76<br>76  |
| Chinnāni             | 117       | Taṇhānuge           | 76        |
| Chetvāna             | 117       | Taṇhānusaṭe         | 76        |
|                      | 117       | Taṇhāsallassa       | 22        |
| [ Ja ]               |           | Taṇhiñjitaṁ         | 9         |
| Jappanti             | 14        | Taṇhūpadhi          | 20        |
| Jappābhilepanam      | 2         | Tatiyena            | 43        |
| Jarā                 | 15        | Tathāgatabalam      | 49        |
| Jarānissitā          | 12        | Tadaṅgappahānaṁ     | 72        |
| Jāti                 | 14        | Tadaṅgasamatikkamā  | 52        |
| Jānāti               | 11        | Tapati              | 1         |
| Jālaṁ                | 129       | Tapparāyaṇaṁ        | 53        |
| Jivhā                | 66        | Tamokāyassa         | 22        |
| Jīraṇatā             | 15        | Taranti             | 20        |
| Juhanti              | 12        | Tasā                | 91        |
| [ Jha ]              |           | Tassadiso           | 93        |
| Jhānam               | 134       | Titthatam           | 33        |
| Jhānena              | 43        | <br>Tiṇakaṭṭhasamaṁ | 68        |
| Jhāyī                | 43        | Tibbam              | 33        |
| ,                    |           |                     |           |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|--------------------------|-----------|
| [ Ta - Tha ]           |           | [ Da - Dha ]             |           |
| Tiriyam                | 23        | Dukkham                  | 81        |
| Toseti                 | 77        | Dukkhakkhandho           | 121       |
| Thāmaṁ                 | 25        | Dukkhamanaṭṭhena         | 20        |
| Thāmabalūpapanno       | 134       | Dukkhalakkhaṇam          | 98        |
| Thāvarā                | 91        | Duggati                  | 63        |
| Thinam                 | 45        | Duccaritūpadhi           | 20        |
| Thiyanā                | 45        | Dutiyena                 | 43        |
| Thiyitattam            | 45        | Duppariyogāham           | 83        |
| Thūpam                 | 110       | Duppariyogāļho           | 17        |
| Thokadassā             | 82        | Dubbalo                  | 75        |
| Thomayanti             | 12        | Devā                     | 53        |
| •                      | 12        | Devātidevam              | 82        |
| [ Da ]                 |           | Devīsi                   | 65        |
| Dakkhiņeyyā            | 11        | Desesi                   | 2         |
| Daḍḍhaṁ                | 129       | Domanassitā              | 75        |
| Daṇḍaṁ                 | 88        | Dhajāhaṭaṁ               | 110       |
| Dantabhūmim            | 18        | Dhaññāni                 | 128       |
| Danto                  | 19        | Dhanāni                  | 128       |
| Daso                   | 62        | Dhammacakkhum            | 8         |
| Dassanasamsaggo        | 102       | Dhammatakkapurejavam     | 45        |
| Daļhanikkamo           | 134       | Dhammasamuppādam         | 68        |
| Dāṭhabalī              | 136       | Dhammesu                 | 135       |
| Dālayitvā              | 129       | Dhitim                   | 25        |
| Dittham                | 60        | Dhimuttam                | 53        |
| Ditthadhammasukhavihār | rissa 52  | Dhīram                   | 118       |
| Ditthadhammābhinibbutā | 32        | Dhuvena                  | 67        |
| Ditthisamghātassa      | 22        | [ Na ]                   |           |
| Diţţhīvisūkāni         | 124       | Nandiñjaham              | 42        |
| <br>Ditthūpadhi        | 20        | Nappak <del>ā</del> sati | 1         |
| Dīpaṅkaro              | 83        | Namuci                   | 34        |
|                        | ļ         |                          |           |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|---------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ Na ]              |           | [ Na - Pa ]           |           |
| Narāsabho           | 23        | Nibbijjha             | 19        |
| Nāganāgo            | 26        | Nibbidānupassanāñāṇam | 99        |
| Nāgā                | 24        | Nibbinditum           | 33        |
| Nāgo                | 123       | Nimittaggāhī          | 130       |
| Nānattakāyā         | 53        | Nimmakkho             | 125       |
| Nānattasaññānam     | 56        | Nimmalo               | 79        |
| Nānattasaññino      | 53        | Niyato                | 135       |
| Nāmasannissitam     | 2, 19     | Niyogavacanam         | 87        |
| Nikanti             | 98        | Nirajo                | 44        |
| Nikāmalābhī         | 124       | Nirattam              | 41        |
| Nikkāmo             | 79        | Nirāsaso              | 126       |
| Nikkuho             | 125       | Nirutti               | 29        |
| Nikkhipitvā         | 91        | Nillopam              | 122       |
| Nighaṇḍu            | 13        | Nillolupo             | 125       |
| Niccasārasārena     | 67        | Nivutā                | 31        |
| Niccena             | 67        | Nivuto                | 1         |
| Nittiṇṇo            | 25        | Nissayam              | 27        |
| Nidahitvā           | 91        | Nissaraņañca          | 3         |
| Niddhantakasāvamoho | 125       | Nissaraṇappahānam     | 73        |
| Nidhāya             | 88        | Nissāram              | 67        |
| Nindā               | 81        | Nujja                 | 24        |
| Nipakam             | 118       | Nuda                  | 24        |
| Nipako              | 7         | Nunnā                 | 29        |
| Nipuņe              | 77        | Nūpūrāni              | 119       |
| Nippipāso           | 125       | Nekkhammasukham       | 124       |
| Nippītikena         | 43        | Netabbo               | 53        |
| Nibbatti            | 33        | Pakkhandanti          | 122       |
| Nibbano             | 79        | Pagganhanto           | 92        |
| Nibbānam            | 23        | Paggaho               | 97        |
| Nibbānadhātuyā      | 6         | Paccattam             | 84        |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko |
|-------------------------|-----------|-------------------------|-----------|
| [ Pa ]                  |           | [ Pa ]                  |           |
| Paccanubhūtam           | 33        | Paṭisandhigarukaṁ       | 64        |
| Paccayo                 | 10        | Paṭisallānaṁ            | 134       |
| Pacchijjanti            | 3         | Paṭṭhapesi              | 2         |
| Pañcābhiññāñāṇena       | 30        | Paṇidhisampannānaṁ      | 91        |
| Paññakappi              | 32        | Paṇītaṁ                 | 12        |
| Paññatti                | 30        | Paṇīte                  | 77        |
| Paññapesi               | 2         | Paṇunnā                 | 29        |
| Paññāyati               | 1         | Paṇḍitavedanīye         | 77        |
| Paññāvimuttim           | 63        | Pataranti               | 20        |
| Paṭikujjito             | 1         | Patitāni                | 117       |
| Paṭighasaññānaṁ         | 56        | Patissato               | 113       |
| Paṭighūpadhi            | 20        | Pattaṁ                  | 60        |
| Pațicchannajarā         | 16        | Pattī                   | 91        |
| Pațicchanno             | 1         | Patthayate              | 68        |
| Pajappanti              | 14        | Padakā                  | 13        |
| Pajaha                  | 24        | Padālanaṁ               | 22        |
| Pajānanto               | 92        | Padālayitvā             | 129       |
| Pajjotakaro             | 84        | Padīpakaro              | 84        |
| Paṭipadam               | 7         | Padumam                 | 136       |
| Paṭipadāñāṇadassanavisu | ddhi 98   | Padumī                  | 123       |
| Pațipanne               | 76        | Padesato                | 92        |
| Paṭippassambhati        | 3         | Paddhagū                | 34        |
| Paṭippassambhitvā       | 91        | Padhānapuriso           | 9         |
| Pațibaddhacitto         | 105       | Padhānavā               | 135       |
| Paṭibhānavā             | 86        | Panujja                 | 23        |
| Paṭilābho               | 15        | Panuda                  | 24        |
| Pațilomavuttino         | 117       | Pantāni                 | 137       |
| Paṭivijjhi              | 85        | Panthikam               | 110       |
| Pațivirati              | 10        | Pabhassarāni            | 119       |
| Paţisaṅkhānupassanāñāṇa | ım 99     | Pabhinditv <del>a</del> | 129       |

| Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo    | Piṭṭhaṅko |
|-------------------|-----------|----------------|-----------|
| [ Pa ]            |           | [ Pa ]         |           |
| Pamattam          | 126       | Parivajjayetha | 126       |
| Pamattabandhu     | 34        | Parivaṭumakaro | 86        |
| Pamādā            | 2         | Parivasamāno   | 85        |
| Pamuñca           | 26        | Parisuddham    | 22        |
| Pamuñcassu        | 86        | Parissayānam   | 107       |
| Pamocehi          | 26        | Paroparam      | 86        |
| Payirupāsimsu     | 77        | Paroparāni     | 14        |
| Payirupāsito      | 82        | Paleti         | 29        |
| Parato            | 68        | Pallavim       | 85        |
| Paraneyyo         | 125       | Pavakkhāmi     | 19        |
| Parapaṭipaddhagū  | 125       | Pavattanti     | 2         |
| Parappaccayo      | 125       | Pavadatam      | 83        |
| Parappattiyo      | 125       | Pavane         | 74        |
| Paramattham       | 23        | Pavarapuriso   | 9         |
| Paramatthapattiyā | 134       | Pavivekasukham | 124       |
| Pararūpā          | 14        | Pasamsanti     | 13        |
| Pariganhimsu      | 77        | Pasamsā        | 81        |
| Paricchedakaro    | 86        | Pasutam        | 126       |
| Parijānitvā       | 41        | Passaddhi      | 97        |
| Parittadassā      | 82        | Pahāya         | 41        |
| Parittābhā        | 54        | Pahīnam        | 44        |
| Paridevati        | 121       | Pahūtaratanam  | 83        |
| Parinibbāyantassa | 6         | Pākaṭajarā     | 16        |
| Paripatitāni      | 117       | Pātubhāvo      | 15        |
| Paripuṇṇasaṅkappo | 9         | Pādalolo       | 129       |
| Pariyantakaro     | 86        | Pāpo           | 126       |
| Pariyādinnacitte  | 76        | Pāmokkhapuriso | 9         |
| Pariyesanti       | 11        | Pāragū         | 13        |
| Pariyesitam       | 61        | Pāliccam       | 15        |
| Pariyesī          | 22        | Pāsāṇake       | 44        |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|----------------------|-----------|
| [ Pa ]                |           | [ Ba ]               |           |
| Piṇḍapātakhettam      | 114       | Bahuratano           | 17        |
| Piṇḍapāto             | 113       | Bahussutam           | 127       |
| Pidhīyare             | 3         | Buddhisampannanam    | 92        |
| Piyar <del>ū</del> pā | 120       | Bodhijam             | 48        |
| Piyarūpe              | 131       | Byantīkātabbam       | 41        |
| Pihito                | 1         | Byapanujja           | 133       |
| Pīti                  | 97        | Byasanam             | 33        |
| Pīļayanti             | 75        | Byādhitā             | 75        |
| Puññābhisaṅkhārasahag | atam 24   | Byāpajjati           | 131       |
| Puttam                | 88        | Brahmakāyikā         | 54        |
| Puthujjano            | 69        | Brahmacariyam        | 22        |
| Puthū                 | 7         | Brāhmaņo             | 25        |
| Pubbenivāsam          | 48        | [ Bha ]              |           |
| Pubbeva               | 133       | Bhaṅgañāṇaṁ          | 99        |
| Purāṇaṁ               | 67        | Bhajanti             | 138       |
| Purisadammasārathi    | 40        | Bhayam               | 122       |
| Purisadhorayham       | 82        | Bhayatupaṭṭhānañāṇaṁ | 99        |
| Purisanāgam           | 82        | Bhayabheravā         | 91        |
| Purisanisabham        | 82        | Bhavaloko            | 79        |
| Purisasīham           | 82        | Bhārassa             | 23        |
| Purisājaññam          | 82        | Bhāvitāni            | 19        |
| Pekkhamāno            | 106       | Bhinditvā            | 129       |
| Pettivisayam          | 63        | Bhūtavādī            | 60        |
| Porāņe                | 116       | Bhūtesu              | 88        |
| •                     | 110       | Bhedo                | 33        |
| [ Pha - Ba ]          |           | [ Ma ]               |           |
| Pharitv <del>a</del>  | 108       | Makasā               | 120       |
| Phassaye              | 124       | Maggāmaggañāṇadassan | a-        |
| Phoṭṭhabbā            | 66        | visuddhi             | 98        |
| Bandhavāni            | 128       | Maṅku                | 17        |
| Bahalamattikā         | 132       | Majjhattatā          | 45        |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|---------------------|-----------|
| [ Ma ]                |           | [ Ma ]              |           |
| Majjhe                | 23        | Muñcitukamyatāñāṇaṁ | 99        |
| Madhurā               | 119       | Mutam               | 60        |
| Manāpam               | 12        | Muditā              | 109       |
| Manāpā                | 120       | Muddā               | 120       |
| Manussesu             | 63        | Munimunī            | 26        |
| Mano                  | 66        | Muhuttam            | 84        |
| Manoramā              | 119       | Mūladassāvim        | 10        |
| Manoviññāṇaṁ          | 66        | Mettā               | 108       |
| Manosamphasso         | 66        | Merum               | 83        |
| Mantadharā            | 13        | Momuho              | 75        |
| Mantā                 | 9         | Mosavajjam          | 14        |
| Malavippahīno         | 79        | [Ya]                |           |
| Malavimutto           | 79        | Yaññaṁ              | 10        |
| Malāpagato            | 79        | Yaññapathe          | 12        |
| Mahākaruņāsamāpattiyā | 50        | Yathodhikāni        | 128       |
| Mahānāgā              | 18        | Yamakapāṭihīre      | 50        |
| Mahāpurisalakkhaṇam   | 13        | Yaso                | 81        |
| Mahāpuriso            | 9         | [Ra]                | 01        |
| Mahesakkhehi          | 23        | Rakkhitamānasāno    | 129       |
| Mahodadhim            | 82        |                     | 129       |
| Mānadhajassa          | 22        | Rajanīyā            |           |
| Mānasakaṁ             | 82        | Rajavippayutto      | 44        |
| Māram                 | 74        | Rajavippahīno       | 44        |
| Māro                  | 34        | Rajāpagato          | 44        |
| Migānam               | 137       | Rasā                | 66        |
| Migo                  | 106       | Rāgakiñcanam        | 25        |
| Mittā                 | 104       | Rājaporisam         | 120       |
| Mīyamāno              | 120       | Rājarājā            | 26        |
| Muñcassu              | 86        | Rissamāno           | 120       |
| Muñcitabbam           | 41        | Rūpapaṭilābhaṁ      | 12        |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|----------------------|-----------|
| [ Ra ]               |           | [ Va ]               |           |
| Rūpasaññā            | 52        | Vasavattī            | 62        |
| Rūpasaññānaṁ         | 55        | Vasippatto           | 44        |
| Rūpasannissitam      | 2         | Vaso                 | 66        |
| Rūpā                 | 65        | Vāto                 | 136       |
| Rūpāvacarasamāpattim | 52        | Vāyamato             | 121       |
| Rogo                 | 122       | Vikampanti           | 18        |
| [ La ]               |           | Vikkhambhanappahānaṁ | n 72      |
| Layam                | 84        | Vikkhambhanappahānen | a 52      |
| Lābho                | 81        | Vikkhambhitā         | 29        |
| Lāmakadassā          | 82        | Vigacchitavaṇṇo      | 75        |
| Litto                | 2         | Vigatavaṇṇo          | 75        |
| Līnā                 | 45        | Vijahitabbam         | 41        |
| Lujjati              | 65        | Vijānanto            | 92        |
| Lokam                | 109       | Vijjācaraņasampanno  | 34        |
| Lokatthā             | 91        | Vijjittha            | 41        |
| Lokavidū             | 36        | Vijjotalantesu       | 121       |
|                      |           | Viññāṇaṁ             | 7         |
| Lokāyatam            | 13        | Viññāṇañcāyatanūpagā | 59        |
| Lokiyena             | 44        | Viññātaṁ             | 60        |
| Lokuttarena          | 44        | Vitakkavaḍḍhanaṁ     | 31        |
| [ Va ]               |           | Vitakkassa           | 45        |
| Vamsaļīrova          | 106       | Vitosesi             | 77        |
| Vajati               | 85        | Vidhamitam           | 14        |
| Vamso                | 105       | Vidhamitvā           | 41        |
| Vaṇijjā              | 120       | Vidhūmitam           | 14        |
| Vaṇṇavādī            | 112       | Vidhūmo              | 14        |
| Vaṇṇūpasamhitam      | 79        | Vinayavādī           | 60        |
| Vaṇṇenti             | 13        | Vinipātikā           | 53        |
| Vayaṁ                | 84        | Vinipāto             | 63        |
| Valittacatā          | 15        | Viniveṭhanam         | 22        |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|-----------------|-----------|
| [ Va ]                 |           | [ Va ]          |           |
| Vinetabbo              | 53        | Visaññutto      | 18        |
| Vinodetabbam           | 41        | Visatto         | 105       |
| Vinodehi               | 24        | Visavi          | 40        |
| Vipattibhavaloko       | 80        | Visālo          | 105       |
| Vipattisambhavaloko    | 80        | Visiṭṭhapuriso  | 9         |
| Vipākaparāyaṇam        | 64        | Vihaññanti      | 75        |
| Vipākasannissitam      | 2         | Vihaññamāne     | 75        |
| Vipiṭṭhikatvāna        | 133       | Vihāram         | 7         |
| Vippamuttā             | 18        | Vītadosā        | 13        |
| Vippamutto             | 18        | Vītamalaṁ       | 76        |
| Vibhajasi              | 2         | Vītamohā        | 13        |
| Vibhāveti              | 28        | Vītarāgā        | 13        |
| Vibhūtarūpasaññissa    | 51        | Vītavaṇṇo       | 75        |
| Vibhūtā                | 52        | Vītivattanti    | 20        |
| Vibhūsaṭṭhānāvirato    | 127       | Vītivatto       | 25        |
| Vimalo                 | 79        | Vīriyaṁ         | 25        |
| Vimuccitum             | 33        | Vīriyavā        | 40        |
| Vimuttim               | 137       | Vīriyasamvaro   | 72        |
| Vimuttiñāṇadassanasamp | oannā 14  | Vīro            | 117       |
| Viyākarohi             | 42        | Vuṭṭhahitvā     | 52        |
| Virajam                | 76        | Vuṭṭhāpehi      | 26        |
| Virajo                 | 44        | Vuttim          | 7         |
| Virajjitum             | 33        | Vusīmato        | 64        |
| Virati                 | 10        | Vedagū          | 25        |
| Virato                 | 40        | Vedayitam       | 66        |
| Virūparūpena           | 119       | Vedānam         | 13        |
| Virocati               | 1         | Vemāne          | 75        |
| Vivarasi               | 2         | Veramaņi        | 10        |
| Vivekadhammam          | 26        | Velā-anatikkamo | 10        |
| Visajjam               | 25        | Vevicchā        | 2         |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|--------------------|-----------|
| [ Sa ]               |           | [ Sa ]             |           |
| Samyojanāni          | 129       | Sadisanāmo         | 81        |
| Samvaṭṭakappe        | 46        | Sadisavhayo        | 81        |
| Samsaggajātassa      | 102       | Saddā              | 66        |
| Samsaratam           | 33        | Saddhādhimuttam    | 83        |
| Samsāravaṭṭassa      | 23        | Santāpajāte        | 76        |
| Samhariyati          | 87        | Santusito          | 9         |
| Sa-uddesam           | 47        | Santussamāno       | 107       |
| Sakadāgāmimaggañāņen | a 6       | Sante              | 77        |
| Sakarūpā             | 14        | Santhave           | 105       |
| Saṅkhātadhammā       | 7         | Sandanti           | 2         |
| Sankhātadhammo       | 135       | Sandiṭṭhikaṁ       | 84        |
| Saṅkhānaṁ            | 120       | Sandiţţhiko        | 121       |
| Saṅkhāya             | 14        | Sandhāvatam        | 33        |
| Sankhārupekkhāñāṇam  | 99        | Sannipatitā        | 42        |
| Saṅgaṇikāratassa     | 124       | Sapadānacārī       | 132       |
| Saṅgatā              | 42        | Sappurisā          | 70        |
| Saṅgo                | 128       | Sabbakāyappahāyino | 51        |
| Saccasadisavhayo     | 81        | Sabbaññutaññāṇaṁ   | 41        |
| Sajjaṁ               | 25        | Sabbattatāya       | 108       |
| Sañchinnapatto       | 117       | Sabbamalavītivatto | 79        |
| Sañchinnāni          | 117       | Sabbāvantam        | 109       |
| Sañjātakkhandho      | 123       | Sabyañjanam        | 21        |
| Sañjāti              | 14        | Samatikkanto       | 25        |
| Satisamvaro          | 71        | Samatikkamanti     | 20        |
| Satīmā               | 135       | Samatikkamā        | 55        |
| Sattanam             | 49        | Samannesati        | 68        |
| Sattāvāsā            | 81        | Samāgatā           | 42        |
| Sātthaṁ              | 21        | Samāgantvā         | 24        |
| Satthukappo          | 93        | Samucchedappahānam | 72        |
| Sadatthagaruko       | 44        | Samudayañca        | 3         |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|------------------------|-----------|
| [ Sa ]               |           | [ Sa ]                 |           |
| Samudayo             | 10        | Sahāyasampadam         | 118       |
| Samudāgamanam        | 2         | Sākāraṁ                | 47        |
| Samuddhara           | 26        | Sāgarūpamo             | 17        |
| Samullapanam         | 91        | Sādhuvihārim           | 118       |
| Samecca              | 24        | Sāmuddiyam             | 110       |
| Samoropayitvā        | 91        | Sārāsanañca            | 117       |
| Samohitā             | 42        | Sāro                   | 67        |
| Sampattibhavaloko    | 79        | Sinehadosam            | 133       |
| Sampattisambhavaloko | 79        | Sindhavā               | 18        |
| Sampadālayitvā       | 129       | Sippaññataram          | 120       |
| Sampallavim          | 85        | Sibbinimaccagā         | 9         |
| Sammā-ājīvo          | 93        | Sīlasamvaro            | 71        |
| Sammākammanto        | 93        | Sīlasamādhipaññāvim    |           |
| Sammādiţţhi          | 92        | sampannā               | 14        |
| Sammā paţipannānam   | 92        | Sīhasīho               | 26        |
| Sammāvācā            | 92        | Sīho                   | 136       |
| Sammāvāyāmo          | 93        | Sukham                 | 81        |
| Sammāsaṅkappo        | 92        | Sukhasārasārena        | 67        |
| Sammāsati            | 93        | Sugato                 | 35        |
| Sammāsamādhi         | 93        | Suññataṁ               | 100       |
| Sammāsambuddhānam    | 92        | Suññatena              | 43        |
| Sarasmim             | 33        | Suññato                | 65        |
| Sarīsapā             | 120       | Sutam Sutavē           | 60<br>135 |
| Salilambucārī        | 129       | Sutavā<br>Suddham      | 68        |
| Sallam               | 122       | Suddhaṁ<br>Subhakinhā  | 54        |
| Sallapanam           | 91        | Suvannassa             | 119       |
| Savanti              | 2         | Suvainiassa<br>Suhajjā | 104       |
| Savīcijarā           | 16        | Sekkhā                 | 7         |
| Sassatena            | 67        | Setthadassam           | 82        |
| Sahajanetta          | 34        | Setthapuriso           | 9         |
| Sanajanona           | 57        | Scinapariso            | 9         |

| Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko |
|-----------------|-----------|----------------------|-----------|
| [ Sa ]          |           | [ Sa ]               |           |
| Setapaccattam   | 83        | Sotam                | 66        |
| Senāsanakhettam | 115       | Sotāpattimaggañāņena | 3         |
| Senāsanāni      | 115       | Sotthiyam            | 110       |
| Semāno          | 85        |                      |           |
| Seritam         | 106       | [ Ha ]               |           |
| Sevanti         | 138       | Haññanti             | 75        |
| Seveyya         | 126       | Hāpeti               | 105       |
| Sokapariddavam  | 20        | Himakappo            | 93        |
| Sokhyam         | 128       | Huram                | 31        |
| Socati          | 121       | Hetu                 | 10        |

# $Lakkhitabbapad\bar{a}na\dot{m}\ anukkamanik\bar{a}$

| Padānukkamo                | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo P             | Piṭṭhaṅko |
|----------------------------|-----------|---------------------------|-----------|
| [ A ]                      |           | [U-E-O]                   |           |
| Agāriyā, nagāriyānam       |           | Uddham, adho, tiriyanam   |           |
| mittasuhajj <del>ā</del>   | 104       | paricchedā                | 23        |
| Adhigamapaṭibhānavā        | 127       | Upadhi                    | 20        |
| Anāgāmi-arahantānam        |           | Ekasaddassa attho         | 88        |
| dukkhaṁ                    | 81        | Ehibhikkhūnam vesā        | 8         |
| Anotatta                   | 82        | Okkhittacakkhu            | 129       |
| Appaṭipuggalā              | 82        | C TZ 3                    |           |
| Ariyavamso                 | 116       | [ Ka ]                    | 100       |
| Ariyānam dassāvī duvidh    | ā         | Kaṅku                     | 128       |
| avijjādayo mātā viya       | 70        | Kadambo                   | 39        |
| Avīcijarā                  | 16        | Kapparukkho               | 39        |
| Assakaṇṇo                  | 38        | Kappasaddassa atthuddhār  | o 90      |
| Assatara, ājānīya, sindhav | ⁄ānaṁ     | Kappā cattāro             | 46        |
| visesā                     | 18        | Kammam pitā viya          | 94        |
| [Ā-I-Ī-U]                  |           | Kammanissitavipāka        | 2         |
| Ākāsa, antalikkhānam       |           | Karavīko                  | 38        |
| visesā                     | 41        | Kalyāṇāni tīṇi            | 20-1      |
| Ācikkhādīni aṭṭha padatth  |           | Kasāvā tayo               | 126       |
| Āhāro dhāti viya           | 94        | Kāmā dve                  | 119       |
| Itihāsa                    | 13        | Kāyakasāvo                | 126       |
| Indriyesu samvarāsamvar    |           | Kāyabalānam pamāṇāni      | 49        |
| Issattha, rājaporisānam    |           | Kāyasaṁsagga              | 102       |
| visesā                     | 120       | Kalaññū                   | 60        |
| Īsadharo                   | 38        | Kicca, karaņīyānam visesā | 44        |
| Ucchedaditthitthānāni par  | ĭca 74    | Kudrūsaka                 | 128       |
| Udakabahalassa pamāṇan     |           | Kulavamso                 | 116       |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo l                 | Piṭṭhaṅko |
|--------------------------|-----------|-------------------------------|-----------|
| [ Kha - Ga - Gha ]       |           | [ Ña - Ta - Da - Dha - Na ]   |           |
| Khattiyavamso            | 116       | Ñāṇabalānaṁ pamāṇāni          | 49        |
| Khīradantā nāma na thirā | i 16      | $\tilde{N}\bar{a}$ tibandhava | 128       |
| Gamana                   | 78        | Taṇhāsanthavo                 | 105       |
| Gihīnam byañjanāni       | 117       | Tathāgatassa balam duvid      | haṁ 49    |
| Guṇasaddassa atthuddhār  | ro 120    | Tiriyam                       | 108       |
| Gottabandhava            | 128       | Dassanasamsagga               | 102       |
| Godhuma                  | 128       | Ditthisanthavo                | 105       |
| Gorakkha                 | 120       | Dīpaṅkara                     | 83        |
| Ghānaṭhāna               | 66        | Dosakasāvo                    | 126       |
| [ Ca - Ja - Jha ]        |           | Dhaññāni satta                | 128       |
| Cakkavāļassa pamāṇam     | 37        | Dhanāni satta aṭṭha           | 128       |
| Cakkhuṭhāna              | 65        | Nāmarūpato añño natthi        |           |
| Candamaṇḍalassa pamāṇ    | āni 39    | satto puggalo                 | 94        |
| Caraṇāni pannarasa       | 34        | Nibbānadhātu duvidhā          | 6         |
| Carimā tayo              | 6         | Nirayasattānam attabhāva      | -         |
| Cariyāyo aṭṭha           | 89        | pamāṇāni                      | 54        |
| Cīvarakhettāni cha aṭṭha | 110       | Nirodho duvidho               | 33        |
| Cīvaradhovanam           | 111       | Nivuta, ovutānam viseso       | 1         |
| Cīvarasantosā vīsati     | 110       | Nemindharo                    | 38        |
| Cīvarānam kappiyākappi   | yāni 110  |                               |           |
| Cuticarimo               | 6         | [ Pa ]                        |           |
| Jamburukkhassa pamāņa    | m 38      | Pamsukūlacīvarāni tevīsat     |           |
| Jamburukkho              | 39        | Paccekabuddhā                 | 26        |
| Jarā nāma duvidhā        | 16        | Paccekasambuddhānam           |           |
| Jarāya phalūpacāro       | 16        | gopitadhutaṅgāni pañca        | 115       |
| Jarāya lakkhaṇarasādīni  | 17        | Paṭibhānavā tidhā             | 127       |
| Jātiyā lakkhaņarasādīni  | 15        | Paṭibhāno tividho             | 127       |
| Jivhāṭhāna               | 66        | Pațivedhabahussuto            | 127       |
| Jhānacarimo              | 6         | Pathavibahalassa pamāṇā       | 38        |

| Padānukkamo               | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko |
|---------------------------|-----------|--------------------------|-----------|
| [ Pa ]                    |           | [ Bha - Ma ]             |           |
| Padahanavīriya            | 134       | Bhavadiṭṭhiyo pannarasa  | 74        |
| Paramatthato khandhā eva  | a         | Bhavo duvidho            | 79        |
| pātubhavanti na sattā     | 15        | Maggapaţipāţiyā          |           |
| Paripucchapațibhānavā     | 127       | bhavanirodhanam          | 5         |
| Pariyattipaṭibhānavā      | 127       | Maggapaţipāţiyā samyoja  | ana-      |
| Pariyattibahussuto        | 127       | pahānaṁ                  | 129       |
| Pavāļa                    | 128       | Maņi                     | 128       |
| Pahānavinayo pañcavidho   | 71        | Manokasāvo               | 126       |
| Pāṭalī                    | 39        | Mahādīpā cattāro         | 38-9      |
| Pāragū                    | 13        | Mahāpurisā aṭṭha         | 9         |
| Pāricchattako             | 39        | Mahārukkhā satta         | 39        |
| Pārāyanasuttassa āni-     |           | Mahāselā satta           | 38        |
| saṁsā                     | 78        | Mittabandhava            | 128       |
| Piṇḍagaṇanānam nayo       | 120       | Mittasanthavo            | 105       |
| Piṇḍapātakhettāni pannara | asa 114   | Mitta, suhajjānam visesā | 104       |
| Piṇḍapātasantosā pannara  | sa 114    | Mittā cattāro            | 138       |
| Piṇḍapātā soļasa          | 113       | Muttapațibhano           | 127       |
| Puthujjanā dve            | 69, 70    | Muttā                    | 128       |
| Porāṇānaṁ kathā           | 130       | Musāvādo chārikā nāma    | 14        |
| [ Pha - Ba - Bha ]        | ]         | Mohakasāvo               | 126       |
| Pharitvāti ārammaņam ka   | itvā 108  | [ Ya - Ra - La ]         |           |
| Bandhavā cattāro          | 128       | Yava                     | 128       |
| Bahussuto duvidho         | 127       | Yugandharo               | 38        |
| Buddhamanta               | 13        | Yuttapaṭibhāno           | 127       |
| Buddhādīnam lakkhaņadī    | panam 13  | Yuttamuttapaţibhāno      | 127       |
| Buddhānampi lokadhamn     | nato      | Yobbana                  | 16        |
| na muccati                | 81        | Rajatajātarūpa           | 128       |
| Brāhmaṇavaṁso             | 116       | Rāgakasāvo               | 126       |
| Bhagavato guṇā nava       | 34        | Rājavamso                | 116       |
| Bhavacarimo               | 6         | Lokantarikanirayānam ṭh  | ānāni 39  |

| Padānukkamo               | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo I            | Piţţhaṅko |
|---------------------------|-----------|--------------------------|-----------|
| [ La ]                    |           | [ Va - Sa ]              |           |
| Lokadhammā aţţha          | 81        | Veļuriya                 | 128       |
| Lokadhammehi mutto sa     | itto      | Samvaṭṭakappo            | 46        |
| nāma natthi               | 84        | Samvaţţaţţhāyīkappo      | 46        |
| Lokadhātu                 | 39        | Samvaravinayo pañcavidh  | o 71      |
| Lokā tayo                 | 37        | Samsaggo pañcavidho      | 102       |
| Lokāyatam vuccati vitaņ   | ḍa-       | Saṁsāra                  | 5         |
| vādasattham               | 13        | Sakyakula                | 27        |
| Lokiyapariññā tisso       | 95        | Saṅkha                   | 128       |
| Lolupa                    | 125       | Santosā tayo             | 110       |
| [ Va ]                    |           | Santhavo tividho         | 105       |
|                           | 116       | Sappurisa                | 70        |
| Vamsā aṭṭha<br>Vacīkasāvo | 116       | Sabbasattānam cuticittam | 6         |
|                           |           | Sabbe dhammā anattā      | 8         |
| Varaka                    | 128       | Samathayānikanaya        | 93        |
| Vātabahalassa pamāṇam     |           | Samaṇavamso              | 116       |
| Vicikicchā dasa           | 94        | Samullapanasamsagga      | 103       |
| Vijjā tisso aṭṭha         | 34        | Samullapana, sambhogāna  | .ṁ        |
| Vinatako                  | 38        | visesā                   | 103       |
| Vinayo duvidho            | 71        | Sambuddho dvipadānam s   | ettho 82  |
| Vinipātikānam vibhāvan    | ā 53      | Sambhogasamsagga         | 103       |
| Vipassanāyānikanaya       | 93        | Savanasamsagga           | 102       |
| Vibhavadițihiyo pañca     | 74        | Savīcijarā               | 16        |
| Vivaṭṭakappo              | 46        | Sāli                     | 128       |
| Vivaṭṭaṭṭhāyīkappo        | 46        | Sinerupabbatassa pamāņar | in 38     |
| Visakaṇṭakavāṇija         | 58        | Sippabandhava            | 128       |
| Vīhi                      | 128       | Simbalirukkho            | 39        |
| Vuḍḍhapabbajitavatthu     | 71        | Sirīsarukkho             | 39        |
| Vedagū                    | 25        | Silā                     | 128       |
| Vedā tayo                 | 13        | Sīhā cattāro             | 136       |
| Vessavamso                | 116       | Sukhāni cattāri          | 124       |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ Sa ]                |           | [ Sa - Ha ]           |           |
| Sudassano             | 38        | Sekkhāsekkhānam paţiţ | padā 7    |
| Suddhavamso           | 116       | Senāsanasantosa       | 115       |
| Suddhāvāsa            | 55        | Sotaṭṭhāna            | 66        |
| Sūriyamaņḍalassa pamā | āṇānī 39  | Himavantapabbatassa p | amāṇaṁ 38 |

## Nāmānam anukkamaņikā

| Nāmānukkamo             | Piṭṭhaṅko | Nāmānukkamo            | Piṭṭhaṅko |
|-------------------------|-----------|------------------------|-----------|
| [ A - Ā ]               |           | [ Ka ]                 |           |
| Aggisikha (nāgarājā)    | 40        | Kakusandha (Buddha)    | 116       |
| Aṅga (janapada)         | 42        | Kaccāna                | 46        |
| Ajita (brāhmaṇa)        | 8, 72, 77 | Kadambarukkha          | 39        |
| Ajita (māṇava)          | 1, 3      | Kappa (māṇava)         | 33        |
| Ajitatthera             | 8         | Kapparukkha            | 39        |
| Atthissara (Paccekabudd | hā) 51    | Karavīka (pabbata)     | 38        |
| Anurādha (pura)         | 139       | Kalyāṇa (vihāra)       | 102       |
| Aparagoyāna             | 39        | Kassapa (gotta)        | 46        |
| Apalāla (nāgarājā)      | 40        | Kassapa (Buddha)       | 116       |
| Apparājitapallaṅka      | 62        | Kālakañcika (asurā)    | 54        |
| Ambaṭṭha (māṇavaka)     | 40        | Kālāma (brahmā)        | 56        |
| Ambucārī (maccha)       | 129       | Kāļadīghavāpī (gāma)   | 102       |
| Aravāļa (nāgarājā)      | 40        | Kāļasīha               | 136       |
| Asurā                   | 39        | Kāļāvaka (hatthī)      | 49        |
| Assakaṇṇa (pabbata)     | 38        | Kittisena              | 139       |
| Āļavaka (yakkha)        | 40        | Kūṭadanta (brāhmaṇa)   | 40        |
| Āļāra (brahmā)          | 56        | Kesarasīha             | 136       |
| [ <del>-</del> U - O 1  |           | Koṇāgamana (Buddha)    | 116       |
| Īsadhara (pabbata)      | 38        | Koṇḍañña (Buddha)      | 116       |
| Uttarakuru              | 39        | [ Kha - Ga ]           |           |
| Udaya (māṇavaka)        | 43-4      | Kharaloma (yakkha)     | 40        |
| Upasīva (māṇavaka)      | 27        | Gaṅgeyya (hatthī)      | 49        |
| Upasena (mahāthera)     | 139       | Gandha (hatthī)        | 49        |
| Uposatha (hatthī)       | 49        | Gandhamādana (pabbata) | 90        |
| Odātasāma               | 47        | Girigāma               | 102       |

| Nāmānukkamo           | Piṭṭhaṅko      | Nāmānukkamo Piṭṭhaṅko        |
|-----------------------|----------------|------------------------------|
| [ Ga - Ca - Cha -     | Ja]            | [ Pa - Pha - Ba - Bha ]      |
| Gotama (Buddha)       | 90, 116        | Pañcaggaļa (leṇa) 102        |
| Godhāvarī (nadī)      | 65, 78         | Paṇḍara (hatthī) 49          |
| Cittala (pabbata)     | 71             | Paṇḍu (sīha) 136             |
| Cunda                 | 61-2           | Pāṭalirukkha 39              |
| Cūļodara (nāgarājā)   | 40             | Pāricchattakarukkha 39       |
| Chaddanta (hatthī)    | 49             | Pāsāṇaka (cetiya) 42, 75,    |
| Jatukaṇṇi (brāhmaṇa)  | 42             | 78, 85                       |
| Jatukaṇṇi (māṇava)    | 34             | Piṅgala (hatthī) 49          |
| Jambudīpa             | 38             | Piṅgiya (māṇava) 75-6-7-8-9, |
| Jambū (rukkha)        | 39             | 84-5-6-7                     |
| [ Ta - Da - Dha - ]   | Na 1           | Piyaṅkaramātā (vemānikā) 53  |
| Taṇhaṅkara (Buddha)   | 116            | Punabbasumātā (vemānikā) 53  |
| Tamba (hatthī)        | 49             | Pubbavideha 39               |
| Tiṇasīha              | 136            | Pokkharasāti (brāhmaṇa) 40   |
| Tissakassapa          | 47             | Posāla (māṇava) 46           |
| Tissadahara           | 102            | Phussamittā (vemānikā) 53    |
| Tissametteyya         | 9              | Bāvarī (brāhmaṇa) 82, 85-6   |
| Todeyya (māṇava)      | 32             | Bodhimaṇḍa 62                |
| Dīghapiṭṭhika (peta)  | 54             | Bhadrāvudha (māṇava) 42      |
| Dīpaṅkara (Buddha)    | 116            | [ Ma ]                       |
| Dutthagāmaņi-abhayarā | jā 103         | Maghadeva (rājā) 48          |
| Devadatta             | 51, 54         | Maṅgala (hatthī) 49          |
| Dhanapālaka           | 40             | Maricavaṭṭimahāvihāra 103    |
| Dhammaguttā (vemānik  | $\bar{a}$ ) 53 | Mahāgovinda (brāhmaṇa) 48    |
| Dhūmasikha (nāgarājā) | 40             | Mahājanaka (rājā) 118        |
| Dhotaka (māṇava)      | 25-7           | Mahānāma 35                  |
| Nanda (māṇava)        | 30-1           | Mahāpanāda (rājā) 51         |
| Nemindhara (pabbata)  | 38             | Mahāvihāra 102, 139          |

| Nāmānukkamo           | Piţţhaṅko | Nāmānukkamo             | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|-------------------------|-----------|
| [ Ma ]                |           | [ Sa ]                  |           |
| Mahāsīvatthera        | 55        | Saccaka (Niganthaputta) | 40        |
| Mahāsudassana         | 48        | Sabhiya (paribbājaka)   | 86        |
| Mahodara (nāgarājā)   | 40        | Saraṇaṅkara (Buddha)    | 116       |
| Māra (devaputta)      | 62        | Salilambucārī           | 129       |
| Mettagū (māṇava)      | 17        | Sāriputtatthera         | 55, 116   |
| Metteyya (Buddha)     | 51        | Sāvatthi                | 85        |
| Medhankara (Buddha)   | 116       | Sineru (pabbata)        | 38        |
| Mogharāja (māṇava)    | 9, 65     | Simbalirukkha           | 39        |
| [ Ya - Ra - La -      | Va 1      | Sirinivāsa (rājā)       | 139       |
| Yugandhara (pabbata)  | 38        | Sirisaṅghabodhi (rājā)  | 139       |
| Rādha (brāhmaṇa)      | 49        | Sirīsarukkha            | 39        |
| Lokantarika (niraya)  | 39        | Sīhaļa (dīpa)           | 102       |
| Vakkalitthera         | 71, 86    | Sutasoma (rājā)         | 118       |
| Vinataka (pabbata)    | 38        | Sudassana (pabbata)     | 38        |
| Vipassī (Bhagavā)     | 49        | Sumanissara (Paccekabuc | ddhā) 51  |
| Visakaṇṭaka (vāṇijja) | 58        | Sūciloma (yakkha)       | 40        |
| Veļuvana (vihāra)     | 90        | Soṇadanta (brāhmaṇa)    | 40        |
| [ Sa ]                |           | [ Ha ]                  |           |
| Sakka (devarājā)      | 40        | Hema (hatthī)           | 49        |
| Saṅkha (rājā)         | 51        | Hemaka (māṇava)         | 31        |

#### Nānāpāṭhā

Paṭhamo mūlapāṭho, Sī = Sīhaļapotthakaṁ, Syā = Syāmapotthakaṁ, Kaṁ = Kambojapotthakaṁ, I = Iṅgalisapotthakaṁ, Ka = kesuci Marammapotthakesu dissamānapāṭho, Ka-Sī = kesuci Sīhaļapotthakesu dissamānapāṭho, Ṭṭha = Aṭṭhakathā.

| Nānāpāṭhā                                                             | Piṭṭhaṅkā |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------|
| [A]                                                                   |           |
| Akujjhitukāmatāya = Kujjhitukāmatāya (Ka)                             | 136       |
| Akkantakkantaṭṭhānaṁ = Akkantakkantaṭṭhāne (Sī, Syā, I)               | 14        |
| Atappake = Aggapatte ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ ) Atittikare (I)      | 77        |
| Anattassa = Aṅgassa (Vi-Ka)                                           | 72        |
| Aniñjitataṁ = Anejataṁ (Syā)                                          | 9         |
| Anuparivattana = Anuparama $(S\bar{i}, I)$                            | 81        |
| Anurādhapuravhaya $\dot{m}$ = Parama-anurādhapuravhaya $\dot{m}$ (Sī) | 139       |
| Apunarāvaṭṭakaṁ = Apunabhavattakaṁ (Ka)                               | 100       |
| Appavattiyamānesu = Appavattamāno (Syā)                               | 90        |
| Appeti viya = Dasseti viya (Ka)                                       | 10        |
| Abhāvato = Sabhāvato (Ka)                                             | 67        |
| Avasavattanato = Apavattanato $(S\bar{\imath})$                       | 68        |
| Avasiyapavatta = Avasavatti (Ka)                                      | 65        |
| Assādasaññāya = Ādīnavasaññāya (Ka)                                   | 72        |
| "Abhāvitā"tipi = Vibhāvitātipi (Sī, Syā, I)                           | 52        |
| [U-E-O]                                                               |           |
| Upaṭṭhapento = Vijānanto (Sī, Syā, I)                                 | 92        |
| Ekattābhiratisukhena = Ekantābhiratisukhena ( $S\bar{i}$ )            | 123       |
| Eta $\dot{m}$ = Eva $\dot{m}$ (Ka)                                    | 61        |
| Oṭṭhapahaṭakaraṇavasena = Oṭṭhapaharaṇavasena (Sī)                    | 13        |
|                                                                       |           |

| Nānāpāṭhā                                                   | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ka ]                                                      |           |
| Kathitanayeneva = $\bar{A}$ gatanayeneva (Sī)               | 100       |
| Kittisenoti = Bhattisenoti $(S\bar{\imath})$                | 139       |
| Kiriyāpacchindanam = Kiriyāparicchindanam                   | 18        |
| [ Ga - Gha ]                                                |           |
| Gata-ambucārīvāti = Gatam ambucārim viyāti (Sī)             | 129       |
| Gīranti = Bhaṇanti (Sī, Syā, I)                             | 12        |
| Ghanībhūtacitto = Hatībhūtacitto (Sī)                       | 17        |
| [ Ja - Ṭha ]                                                |           |
| Jaṅghavaṇijja = Jalavaṇijja (Sī)                            | 120       |
| Ţhatvā jhānaṅgāni = Ṭhitajhānaṅgāni (Sī, Syā)               | 45        |
| Ţhitisukhaṁ = Pītisukhaṁ (Sī) Vimuttisukhaṁ (Syā, I)        | 67        |
| [ Ta - Tha ]                                                |           |
| Tathāpaṭipanno = Tathā tathā paṭipannassa (Sī, Syā)         | 21        |
| Tadeta $\dot{m}$ = Yadeta $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ )         | 3         |
| Tappoņoti = Tappoņo tappabbhāroti (Syā)                     | 85        |
| Tasāti = Tasināti (Sī) Tasitāti (Syā)                       | 91        |
| Therena = Teneva $(S\bar{i})$                               | 139       |
| [ Da - Dha ]                                                |           |
| Dantavalayam = Thālakam (Ka)                                | 103       |
| Dantādīnam = Dantādīsu (Ka)                                 | 15        |
| $Dant\bar{a}va = Dant\bar{a}var\bar{a} (I)$                 | 18        |
| Dasseti = Dīpeti (I)                                        | 11        |
| Dīghacārika-anavaṭṭhitacārikavirato vā = Dīghacārika-anivat | ta-       |
| cārikavirato (Sī)                                           | 129       |
| Desit $\bar{a} = Khepit\bar{a} (Sy\bar{a}, I)$              | 7         |
| Dhammakāyassa = Nāmakāyassa (Syā, Ka)                       | 29        |

| Nānāpāṭhā                                                                              | Piṭṭhaṅkā     |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| [ Na ]                                                                                 |               |
| Na bhayahārakam = Anabhayakārakam (Sī)                                                 | 19            |
| Nikhilo = Niccalo (Sī, Ka)                                                             | 127           |
| Nibbānam dhammarasam aham = Nibbānadhammam yamaham                                     |               |
| (Suttanipātaṭṭhakathāyaṁ)                                                              | 75            |
| Nirantaragāmino hutvā sandamānā pavattanti = Nirantataragāmino                         | 0             |
| hutvā savanti (Syā                                                                     | $\bar{a}$ ) 2 |
| [ Pa ]                                                                                 |               |
| Paccanīkam = Paṭilomakatham (Ka)                                                       | 117           |
| Paccavekkhaṇañāṇena = Paccakkhañāṇena (Ka)                                             |               |
| Visuddhi 1. 209 piṭṭhe                                                                 | 84            |
| Paccekabuddhāti = Paccekasambuddhāti (sabbattha)                                       | 26            |
| Paṭipatticariyā = Patticariyā (Sī, Syā)                                                | 89            |
| Paṇḍusīho = Tambasīho (Sī)                                                             | 136           |
| Padahanabhāvam = Padhānabhāvam (Ka)                                                    | 134           |
| Parissayanti = Parisahanti (Sī, Ka)                                                    | 107           |
| $P\bar{a}$ tho = $P\bar{a}$ do ( $Sy\bar{a}$ )                                         | 135           |
| Pāde vatvā = Vāretvā (Sī) Vāre vatvā (Syā, Ka)                                         | 126           |
| Puthuva ayam = Puthu vā ayam (sabbattha)                                               | 69            |
| Pubbabhavam = Pubbabhāgam (Sī, Syā, I)                                                 | 12            |
| [ Bha ]                                                                                |               |
| Bhabbapuggalavaseneva = Dhammapuggalavaseneva (Sī)                                     | 107           |
| Bhayam santhave pekkham $\bar{a}$ noti = Aham adhigatoti (S $\bar{i}$ , Sy $\bar{a}$ ) | 105           |
| [ Ya - Ra ]                                                                            |               |
| Yathodhikānīti = Sakodhikānīti (Sī, Syā)                                               | 128           |
| Yvāyam = Svāyam (Syā, Ka)                                                              | 119           |
| Rāgagaṇḍādīnametaṁ = Rājadaṇḍādīnametaṁ (Ka)                                           | 122           |
| Rissamānoti pīļiyamāno ruppamāno                                                       |               |
| ghattiyamāno = Diyamānoti ruppamāno, ghatiyamāno (Ka)                                  | 120           |

| Nānāpāṭhā Pi                                                                          | ṭhaṅkā |
|---------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| [ Ra ]                                                                                |        |
| Rukkhādīnam vevacanappakāsakam sattham = Rukkhādīnam                                  |        |
| vevacanapakāsana-                                                                     |        |
| sattham (Sī, Syā, I)                                                                  | 13     |
| $R\bar{u}pa\dot{m} = Saya\dot{m} (S\bar{\imath}, Ka)$                                 | 67     |
| [ La - Va ]                                                                           |        |
| Lañchitaṁ = Lañchanaṁ (Ka)                                                            | 62     |
| Lobhasampayuttam eva = Lobhasampayuttattā eva (Sī)                                    | 136    |
| Vaḍḍhamāno = Vivaṭṭamāno (Ka)                                                         | 46     |
| Vattapaṭipattim = Vattapaṭivattam (Sī, Syā, I)                                        | 71     |
| Vayhamāno = Vahiyamāno (I)                                                            | 14     |
| Vināsetvā = Vinodayitvā (Sī, Syā, I)                                                  | 133    |
| Vividhā nāseti = Viddhamseti (Sī)                                                     | 52     |
| $V\bar{t}$ hipaṭipannam = $Vipassan\bar{a}v\bar{t}$ hipaṭipannam ( $S\bar{t}$ , $I$ ) | 98     |
| Veravināsanam = Ramanam (Ka)                                                          | 10     |
| [ Sa - Ha ]                                                                           |        |
| Sañcetan $\bar{a}$ = Cetan $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ , Sy $\bar{a}$ , I)                 | 80     |
| Satadantena = Sattadantena ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ , $I$ )                         | 122    |
| $Santesu = Sati (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                                | 94     |
| Sannipatanato = Paṭisandhivattanato (Ka)                                              | 46     |
| $Samaggha\dot{m} = Mahaggha\dot{m} (S\bar{\imath})$                                   | 58     |
| Samathavipassanāya v $\bar{a}$ = Vipassanāya v $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ )               | 125    |
| Sammasanapaññāya lakkhaṇāni = Samapaññāsalakkhaṇāni (Sī, Syā, I                       | ) 97   |
| $Sammasantassa = Sammasantassa \ (S\overline{\imath}, \ Sy\overline{a}, \ I)$         | 97     |
| Sukhas $\bar{a}$ rassa = S $\bar{a}$ rassa (S $\bar{i}$ )                             | 67     |
| Sumanissaro nāma paccekasambuddho = Sumanissaro nāma                                  |        |
| Paccekabuddho (Ka)                                                                    | 51     |
| $S\overline{u}dassa = Parassa (Ka)$                                                   | 125    |
| So = Ayam (Sī, Syā) Tasmā so $(?)$                                                    | 6      |
| Hitaratinā = Bhūtahitaratinā (Sī, Syā)                                                | 139    |

### Gāthāsūci

| Paṭhamapādā            | Piṭṭhaṅkā | Paṭhamapādā                     | Piṭṭhaṅkā |
|------------------------|-----------|---------------------------------|-----------|
| [ I - U - E - Ka       |           | [ Da - Na - Pa - Ya - Sa ]      |           |
| Kha - Ga - Ca -Ta      | ı ]       | Duvidho vinayo nāma             | 71        |
| Idheva tiṭṭhamānassa   | 69        | Duve puthujjanā vuttā           | 70        |
| Imasmim bhaddake kappe | e 51      | Duve satasahassāni              | 38        |
| Upakāro ca yo mitto    | 138       | Dve asītisahassāni              | 39        |
| Ete satta mahāselā     | 38        |                                 |           |
| Evamādīnavam natvā     | 89        | Nava satasahass <del>ā</del> ni | 38        |
| Kāļāvakañca Gangeyyam  | 49        | Pañca senāsane vuttā            | 116       |
| Kenassu nivuto loko    | 1         | Paññāsayojanakkhandha           | 38        |
| Khandhānañca paṭipāṭi  | 5         | Pāṭalī simbalī jambū            | 39        |
| Gamanena na pattabbo   | 36        | Puthūnam jananādīhi             | 69        |
| Caturāsīti sahassāni   | 38        | Yathā hi aṅgasambhārā           | 94        |
| Caturāsītisahassehi    | 38        | Yāni sotāni lokasmim            | 72        |
| Cattāri satasahassāni  | 38        | Yāvatā candimasūriyā            |           |
| Cātuddiso appaṭigho ca |           | pariharanti                     | 37        |
| hoti                   | 102       | •                               |           |
| Tanhādutiyo puriso     | 89        | Yugandharo Īsadharo             | 38        |
| Tato upaddhupaddhena   | 38        | Yojanānam satānucco             | 38        |
| Tato pāsāņake ramme    | 78        | Yo ve kataññū katavedi          |           |
| Tasmā have Lokavidū    |           | dhīro                           | 70        |
| Sumedho                | 36        | Sabbam satasahassāni            | 37        |